
At være i centrum
Magt og minde – højstatusbegravelser  

i udvalgte centre 950-1450

Redigeret af 
Mikael Manøe Bjerregaard 

& Mads Runge



At være i centrum
Magt og minde – højstatusbegravelser  

i udvalgte centre 950-1450

Rapport fra tværfagligt seminar afholdt  
i Odense, 10. februar 2016

Redigeret af
Mikael Manøe Bjerregaard & Mads Runge

With English summaries

Kulturhistoriske studier i centralitet – Archaeological &  
Historical Studies in Centrality, vol. 1, 2017

Forskningscenter Centrum – Odense Bys Museer 
Syddansk Universitetsforlag/University Press of Southern Denmark

At være i centrum
Magt og minde – højstatusbegravelser  

i udvalgte centre 950-1450

Redigeret af 
Mikael Manøe Bjerregaard 

& Mads Runge



3

At være i centrum
Magt og minde – højstatusbegravelser i udvalgte centre 950-1450

Rapport fra tværfagligt seminar afholdt i Odense, 10. februar 2016

Kulturhistoriske studier i centralitet – Archaeological & Historical Studies in Centrality, vol. 1, 2017

Udgivet af Forskningscenter Centrum – Odense Bys Museer – Syddansk Universitetsforlag/  
University Press of Southern Denmark 2017
ISBN 978 87 408 3114 6
© Fagredaktionen og de pågældende forfattere

Fagredaktion: Mikael Manøe Bjerregaard & Mads Runge
Grafisk tilrettelæggelse: Bjørn Koch Klausen

Forsideillustration: Bispegraven i Skt. Albani Kirke, Odense. Foto: Odense Bys Museer

Tryk: Narayana Press
Antal: 300

Distribution:

Odense Bys Museer
Overgade 48
5000 Odense C
museum@odense.dk
www.museum.odense.dk

Syddansk Universitetsforlag
Campusvej 55
5230 Odense M
press@forlag.sdu.dk
www.universitypress.dk
 



4

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

I 2015 udgravede arkæologer fra Odense Bys Muse-
er en fornem frådstenskiste i kirketomten Skt. Albani 
– Odenses og Fyns ældste domkirke. Frådstenskisten 
tolkes som Danmarks ældst udgravede bispegrav, 

og sammenholdt med arkæologisk parallelmateriale 
og skriftlige kilder er det her hensigten at præsen-
tere forskningsmæssige aspekter ved det arkæologi-
ske fund som supplement til tidligere præliminære 

Graven og manden i domkirken  
Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Fig. 1. Den omskiftelige (kirke)politiske situation for Danmark i 1000-tallet præges foruden af den danske konge også 
af forholdene til det tysk-romerske riges skiftende kejsere, Hamborg-Bremens ærkebisper og pavedømmet i Rom. Kort: 
Bjørklund m.fl. 1967, Politikens Forlag. 
The interchangeable (church)political situation of Denmark in the 1000s was apart from the Danish kings also influen-
ced by the relations between The Holy Roman Empire’s changing emperors, the archbishops of Hamburg-Bremen and 
the papacy of Rome. 



6

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

præsentationer af graven såvel som detailbaserede 
analyser af gravens indhold af et nadversæt (Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a og 2016b samt 
Bjerregaard 2017, denne publikation).

I artiklen fokuseres i første omgang på en kortfat-
tet historisk rammesætning af fundet i en (inter)nati-
onal og lokal kontekst (fig. 1). Dernæst følger en kort 
præsentation af tidligere såvel som i særdeleshed de 
nye arkæologiske undersøgelser ved Skt. Albani Kir-
ke, og endelig fremlægges en række hypoteser ved-
rørende den gravlagtes identitet og omstændigheder 
ved gravens hidtil ubemærkede placering i den ned-
lagte Skt. Albani kirketomt. Dette for – om muligt 
– at undersøge, hvorledes et lokalt narrativ kan have 
været tilpasset det storpolitiske spil i 1000-tallet; en 
tid, da ikke alene danske konger, men også tysk-ro-
merske kejsere, ærkebisper og paverne i Rom var be-
tydende magtfaktorer for såvel lokale som nationale 
forhold i Danmark.

Europa set fra 1000-tallets Odense
I 1020’erne har vi med Adam af Bremens kirkekrøni-
ke (ca. 1075) et skriftligt belæg for den første fynske 
biskop (Adam af Bremen: 118). Der var tale om Re-
ginbert, der som én blandt flere biskopper blev hentet 
af Knud den Store i England (Gertz 1907: 46). Dette 
– jf. Adam af Bremen – til stor irritation for ærkebi-
skop Unwan og kirken i Hamborg-Bremen (Adam af 
Bremen: 118), der i perioden, fra Ansgar fik etableret 
ærkebispesædet Hamborg i 831/832 og frem til pave 
Johannes 15’s stadfæstelse d. 8. november 989, hav-
de gentagne pavelige bekræftelser1 på sin øvrighed 
over Norden og herunder Danmark (Diplomatarium 
Danicum 1. rk. bd. 1: 25, 392, 42, 119, 163, 233, 268, 
280, 294, 315, 318, 344, 346). Omkring 1047 blev 
Hamborg-Bremens legatværdighed og ærkebiskop-
pelige myndighed over Norden – på Adalberts an-
modning – stadfæstet af pave Clemens 2. og hans 
nære samtidige (Diplomatarium Danicum 1. rk. bd. 

Fig. 2. Odense Stift bestod af samtlige øer i den vestligste Østersø med domkirken placeret i den største by på den stør-
ste ø. Kort: Steenstrup 1896. 
The diocese of Odense consisted of the isles of the Western Baltic with the cathedral located in the largest town on the 
largest island. 



7

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

1: 484, 492 og 1. rk. bd. 2: 1 og 2). Imod slutningen 
af 1060’erne synes relationen mellem den danske 
kirke3/konge og ærkebispesædet Hamborg-Bremen 
i stigende grad belastet (Diplomatarium Danicum 
1. rk. bd. 2: 5 og 6). D. 25. januar 1075 kulminerer 
denne interessekonflikt foreløbigt, da pave Gregor 7. 
skriver til Svend Estridsen med direkte opfordring til 
at sende en udsending, der kan forhandle om opret-
telsen af et uafhængigt dansk ærkebispesæde med ret 
til at udvælge og indsætte bisper i Danmark. Dette 
utvivlsomt som del af Investiturstriden, der netop var 
brudt ud i lys lue mellem romerkirken og de tysk-ro-
merske kejsere (Diplomatarium Danicum 1,2: 11 og 
13). Først næsten 30 år senere blev ideen om et dansk 
ærkebispesæde imidlertid en realitet med indsættel-
sen af ærkebiskop Asser i Lund i 1103/1104 (Diplo-
matarium Danicum 1. rk. bd. 2: 28).

Odensekirken i 1000-tallet
Ligesom den generelle udvikling i 1000-tallets Dan-
mark og Nordvesteuropa var præget af omvæltninger, 
var perioden i Odense, der af Adam af Bremen om-
tales som en stor by allerede i midten af 1070’erne, 
præget af en lang række væsentlige hændelser (fig. 2). 

I forbindelse med kong Knuds drab i Skt. Albani 
Kirke i 1086 omtaler en senere afskrift, Den yngre 
Passio fra starten af 1200-tallet, at kirken på denne 
tid var biskoppens kirke. Denne reference har sam-
men med den tysk-romerske kejser Otto 3.s omtale 
af en Odensebisp og -kirke fra 988 (Diplomatarium 
Danicum 1. rk. bd. 1: 343) indikeret, at netop Skt. Al-
bani Kirke fungerede som domkirke indtil 1095, da 
kong Knuds legeme og Skt. Alban-relikvierne blev 
flyttet ca. 75 meter til Skt. Knuds frådstenskirke, der 
var under opførelse på denne tid (fig. 3).4

Vores kendskab til 1000-tallets fynske bisper er 
imidlertid meget begrænset, og ingen bisper omta-
les, efter at Adam af Bremens kirkekrønike slutter 
ca. 1075. Vi kender således alene Reginbert, der – 
som allerede omtalt – nævnes som den første biskop 
for Fyn, indsat af ærkebispen af Canterbury under 
Knud den Store i 1020’erne, og dernæst Eilbert,5 der 
som en af ærkebiskop Adalbert (1043-1072) af Ham-
borg-Bremens egne klerke blev indviet under Svend 
Estridsen engang i 1050’erne og virkede frem til sin 
død i 1072. Som tilfældet er for Reginbert, omtaler 
Adam af Bremen også Eilbert som biskop af Fyn – 
ikke Odense. Gennem Adam af Bremens omtale er 
disse to de eneste bisper, der med nogen sandsyn-
lighed kan knyttes til 1000-tallets Odense på trods 
af de relativt righoldige, samtidige kilder om drabet 

på kong Knud. Odenselitteraturen, som kilderne be-
nævnes under ét, består af de kortere tekster Tabu-
la, Passio, Epitafia og ikke mindst Ælnoths længere 
beskrivelse. Gertz har udredt disse samtidige kilders 
indbyrdes afhængighed, hvor der sker en udvikling af 
fortællingen med tilføjelse af nyt materiale fra Tabu-
las korte tekst, som på en blyplade nedlagdes i Knuds 
grav ved overførslen til den nye krypt i den senere 
Skt. Knuds Kirke i 1095, over den næsten samtidige 
og fyldigere Passio, der udgjorde den tekstmæssige 
baggrund for liturgien omkring Knudskulten, til Æl-
noths beskrivelse, som udgør hoveddelen i hans be-
retning om Svend Estridsen og dennes sønner (Gertz 
1907: 1).

Med dette kildegrundlag og vores nu forstærke-
de formodning om Skt. Albani Kirkes funktion som 
domkirke samtidig med mordet kan det undre, hvor-
for en så central person som Odensebispen, i hvis kir-
ke mordet fandt sted, forbliver anonym både i forbin-
delse med drabet og med den senere overflytning af 
knoglerne til Skt. Knuds Kirke. Ælnoths beskrivelse, 
som er den bredeste fremstilling af begivenhederne 
om drabet på Knud, nævner kun biskop Henrik af 
Vendsyssels forsøg på mægling ved oprørets udbrud 
i Nordjylland (Gertz 1907: 106). Fra Skt. Albani Kir-
ke omtales alene præsteskabet, clerus, i forbindelse 
med begravelsen af de døde (Gertz 1907: 26).

At vi ikke kender den aktuelle bisp på tidspunktet 
for drabet, kan skyldes, at bispestolen var vakant på 
dette tidspunkt, om end det ville være lidt af et sam-
menfald af omstændigheder. At det derimod skulle 
være tilfældet fra Eilberts død 1072, til biskop Hu-
bald optræder i forbindelse med helgenkåringen år 
1100, må anses som usandsynligt, den danske kirkes 
daværende udvikling og stabilitet taget i betragtning. 
Det må derfor antages, at der i perioden har været 
en eller flere bisper, vi ikke kender til. Dette er ikke 
umiddelbart så overraskende, idet vi fra den sidste 
fjerdedel af 1000-tallet kun kender den fuldstændige 
bisperække for to (Roskilde og Lund) ud af de davæ-
rende otte stifter (Gelting 2017, denne publikation). 

Som påvist af Michael H. Gelting hænger evnen 
til at overlevere en bisperække sammen med eksi-
stensen af et domkapitel eller tilsvarende fællesskab, 
som kunne sørge for kontinuiteten i varetagelsen af 
stiftets opgaver, herunder at fungere som hukommel-
se for stiftets historie (Gelting 2017, denne publika-
tion). Dette er således tilfældet for de bedst belyste 
stifter i perioden, Roskilde og Lund, mens oprettel-
sen af et domkapitel for Odense normalt dateres til 
1000-tallets sidste årti (Skyum-Nielsen 1971: 15; Di-
plomatarium Danicum 1. rk. bd. 2: 42; Nyberg & Pe-



8

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

dersen 1980: 84). På baggrund af opfattelsen af Skt. 
Albani Kirke som Fyns domkirke i 1000-tallet er der 
imidlertid grund til at overveje, om ikke det præste-
skab, clerus, som Ælnoth omtaler i forbindelse med 
begravelsen af Knud i 1086, dækker over et tidligt 
domkapitel (Vitae 1908: 127). Dette ville betyde, at 
det fynske stift var mere organiseret end hidtil anta-
get og dermed kunne varetage opgaven som formid-
ler af den ældre stiftshistorie – herunder en bisperæk-
ke. Gertz antager da også, at det nævnte præsteskab 
har nedskrevet oplysningerne om begivenhederne i 
1086, som er anvendt i den senere Odenselitteratur 
(Gertz 1907: 26; Missuno 2017).

På den baggrund er det nærliggende at antage, 

at også teksterne Tabula, Epitafium og Passio skal 
tilskrives dette præsteskab eller tidlige domkapitel, 
idet de må være skabt, inden Knudsklosteret etable-
res (Gertz 1907: 65f; Gazzoli 2013: 72f). Er denne 
antagelse korrekt, opfylder det omtalte præsteskab 
to af A.M. Ciardis væsentligste kriterier for at kun-
ne tale om et domkapitel i Odense før 1086 (Ciardi 
2016: 17, 34 og 51). Dels har de udgjort en kreds, 
som har været ansvarlig for gudstjenesten ved dom-
kirken, dels har de med udformningen af Passio på 
grundlag af de optegnede begivenheder formået at 
udforme en liturgisk tekst efter europæisk forbillede 
til brug som læsestykker i forbindelse med dyrkelsen 
af Knud den Hellige. Når de omtales som præste-

Fig 3. 1000-tals domkirkens omrids med de udgravede frådstenskister i hovedskibet og kong Knuds omtrentlige drabs-
sted ved højalteret (†). Bispegraven fra 2015 er markeret med udfyldt signatur, mens 1917-graven er markeret med 
konturstreg. Flytningen af domkirkefunktionen til den nye Skt. Knuds Kirke mod sydvest fremgår med al tydelighed. 
Kort: K.S. Precht. Odense Bys Museer. 
The 11th century cathedral outlined with the stone-built graves in the nave and the spot where King Canute the Holy 
died in front of the high altar (†). The 2015 grave is fully marked in red. The shift of the cathedral to the southwest to its 
present site is clearly visible.



9

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

skab, clerus, og ikke som domkapitel, capitulum, hos 
Ælnoth, kan det hænge sammen med, at betegnelsen 
capitulum først bliver udbredt senere (Ciardi 2016: 
36). Endelig kan domkapitlet, som det var tilfældet i 
Lund (Ciardi 2016:45f), have været organiseret efter 
den tysk-romersk påvirkede Aachen-regel, hvilket 
kan have diskvalificeret kapitlet i det senere regulæ-
re, benediktinske domkapitels øjne.

Kilderne om den ældste Odensekirke er således 
mange og varierede, men samtidig flertydige og 
stærkt præget af samtidens fortælletradition, poli-
tiske ærinder og deres trods alt fragmentariske ka-
rakter. Udgangspunktet for det kirkelige narrativ i 
1000-tallets Odense er dog kirken i bred forstand, og 
her kan vi nu supplere de skriftlige kilder med væ-
sentlige nye arkæologiske vidnesbyrd.

Ældre undersøgelser i  
Skt. Albani Kirke
Skt. Albani kirketomt har tidligere været genstand 
for arkæologisk interesse, begyndende med Henry 
Petersens undersøgelser op til Odenses 900-års jubi-
læum i 1888. Dernæst blev der i porten til den davæ-
rende læseforening i 1917 udgravet en frådstensgrav. 
1917-graven har tidligere været sat i forbindelse med 
Skt. Albani stenkirke, men må i lyset af de nye under-
søgelser fra 2015 – sammenholdt med, at den yngre 
trækirke antages at have stået helt frem mod midten af 
1100-tallet – snarest knyttes til hovedskibet i den æl-
dre trækirke, hvor kong Knud blev dræbt, ligesom til-
fældet også er for 2015-graven (Danmarks Kirker IX. 
Odense Amt. bd. 3: 1730; Arentoft 1985: 41 og 49). 

Der er ingen tvingende grund til ud fra kisternes 
materiale at datere gravene til stenkirkens tid. Som 
eksempel kan nævnes en muret grav ved en trækirke 
i Sebbersund ved Limfjorden og en anden fra midten 
af 1000-tallet ved en trækirke i Varnhem i Västergöt-
land (Nielsen 2004: 108f.; Birkedahl 2000: 140; 
Axelsson & Vretemark 2013: 10). Begge grave var 
placeret umiddelbart uden for kirken, men forholde-
ne ved Sebbersund kompliceres af, at pladsen ifølge 
Nielsen også rummer en omtrent jævngammel kirke-
tomt fra en kridtstenskirke. Både graven og stenkir-
ken har brede C14-dateringer til 1000-tallet og ind i 
de tilstødende århundreder, om end graven sandsyn-
ligvis skal placeres i første fjerdedel af 1000-tallet 
(Nielsen 2004: 119). De to materialer, træ og sten, 
kan således optræde side om side. 

Endelig rækker de ældste stenbygninger i det 
middelalderlige Danmark tilbage til 1060’erne for 

domkirken i Dalby i Skånes vedkommende, og kend-
skabet til stenbyggeri kan formodes at have været til 
stede i de øvrige stiftsbyer. Man kan dog indvende, 
at grave i trækirker er usædvanlige med Jelling som 
markant undtagelse, men der var siden 797 intet i 
kanonisk lov til hinder for, at præster – og senere 
en begrænset gruppe af verdslige velgørere – kunne 
begraves i kirken uden for (Andrén 2000: 8 og 16). 
kong Knuds begravelse i Skt. Albani Kirkes kor var 
dog på sin tid stadig exceptionel. 

1917-graven var forholdsvis dårligt bevaret, idet 
kun kistens hovedende og sider samt skelettet var 
delvist bevaret, mens lågstenene og hele fodenden 
var bortgravet i forbindelse med senere begravelser 
på stedet. Særlig bemærkelsesværdig var imidlertid 
hovednichen, der udgjordes af en egentlig frådstens-
monolit med rundet udhugning, mens bunden af 
kisten blot bestod af kalkholdig grus (Bjerregaard, 
Christensen & Hansen 2016b: 4; Arentoft 1985: 49). 
Især den monolitiske hovedsten er forholdsvis usæd-
vanlig i en dansk kontekst, men et vist slægtskab 
med den nævnte og meget omdiskuterede grav fra 
Sebbersund kan forsigtigt anføres (Nielsen 2004). 
Graven fra Sebbersund er af Peter Birkedahl tidli-
gere foreslået inspireret fra engelsk gravtradition 
(Birkedahl 2000: 141). Noget tilsvarende kan ikke 
afvises for Skt. Albani Kirkes 1917-grav, hvilket vi 
senere skal vende tilbage til. For nærværende må vi 
blot hæfte os ved gravens type, materiale (frådsten) 
og placering i skibets midte, der alt sammen tyder 
på, at vi har at gøre med en grav af en vis betydning 
(Arentoft 1985: 49; Andrén 2000: 8). 

Den seneste større undersøgelse ved Skt. Albani 
Kirke blev gennemført i 1980’erne af Eskil Arentoft, 
hvor spor af to trækirker i form af stolpehuller med 
tilhørende gulvlag blev påvist (Arentoft 1985: 15-
18). De fundne spor af trækirker lader sig dog tolke 
på flere måder. Udgraveren baserede sin rekonstruk-
tion af de to kirkefaser på eksistensen af to gulvlag 
af henholdsvis stampet jord og af ler(knolde) med 
frådstens-smulder. Sidstnævnte gulvlag overlejrer 
flere af den ældre trækirkes stolpehuller. Selv om ud-
graveren indrømmede, det ikke var muligt at give en 
nærmere datering af de to trækirker, argumenterede 
han ikke desto mindre for, at den ældre kirke stamme-
de fra missionstiden, mens den yngre antoges at have 
været skueplads for mordet på kong Knud (Arentoft 
1985: 36). I Projekt Middelalderbyen påpegedes med 
udgangspunkt i eksistensen af frådstenssmulder i de 
yngste stolpehuller og det tilhørende gulvlag mulig-
heden for, at der ikke var tale om to trækirker, men 
snarere en (omfattende) reparation af en trækirke, 



10

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

der var ældre end frådstensbyggeriet af Skt. Knuds 
Kirke, hvis byggestart blev sat til før 1086 (Christen-
sen & Madsen 1988: 101-102). Argumentationen 
tog dog ikke højde for, at domkirken – som påvist 
af Danmarks Kirker – på dette tidspunkt var Skt. 
Albani Kirke, og at frådstensdomkirken næppe har 
en forgænger. Danmarks Kirkers udgangspunkt ad-
skilte sig derved fra de tidligere tolkninger, idet man 
på baggrund af Den yngre Passio og kryptens ud-
formning anså frådstensdomkirken som påbegyndt 
efter Knuds drab i 1086. Man opfattede derfor den 
ældre trækirke som stedet for mordet på kong Knud 
og daterede indirekte dennes opførelse til 1030 +/- 
60 år (se nedenfor). Den yngre trækirke med fråd-
stens-smulder derimod tolkedes opført efter 1086 og 
som stående frem til ”… hen imod 1100’ernes mid-
te…”, hvilket er i god overensstemmelse med de to 

eneste sikre dateringer fra trækirkefaserne. Blandt de 
væsentlige resultater fra undersøgelserne i 1980’erne 
var således fundet af en klokkestøbergrube under det 
ældste gulvlag. Enkelte af de fundne støbeformsfrag-
menter er dateret ved hjælp af termoluminicens til 
1030 +/- 60 år og indikerer dermed, at kirken op-
førtes i perioden fra det sene 900-tal til 1000-tallet 
(Danmarks Kirker IX. Odense Amt hft. 18-19: 1737). 
Fra et af den yngre trækirkes stolpehuller fremkom 
endvidere en mønt, slået under Svend Estridsen, 
hvorfor 1047 er anført som den tidligst mulige date-
ring for denne kirke.

2015-undersøgelsen
I forbindelse med udskiftning af en fjernvarmeled-
ning hen over Skt. Albani kirketomt fik Odense Bys 

Fig. 4. Rekonstruktionsplan af Skt. Albani trækirker og stenkirke med omgivende kirkegård samt markering af den 
udgravede bispegrav (3). Trækirkernes udgravede stolper (sort) og væggrøfter (rød) er suppleret med rekonstruktioner, 
ligesom også den senere meget regulære stenkirke i vid udstrækning er en rekonstruktion. 2015-udgravningens tracé 
er markeret med en rød stiplet signatur, og de tre snit er markeret 1-3. Tegningen omfatter kun udvalgte og illustrative 
konstruktioner og forstyrrelser (fjernvarmekanalen) og kun et fåtal af de udgravede begravelser både inden for og uden 
for kirken. Kort: M.M. Bjerregaard, Odense Bys Museer.
Reconstruction plan of St Alban´s wooden churches and stone church with surrounding cemetery and the bishop’s grave 
(3). The excavated posts (black) and walls trenches (red) from the wooden churches are supplemented with recon-
structions. Also, the younger and very regular stone church is to a large extent a reconstruction. The 2015 excavation 
is marked with a red dotted line, and three sections are marked 1-3. The drawing only includes especially illustrative 
structures and disturbances and just a few of the excavated graves both inside and outside the church.



11

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Museer i 2015 mulighed for at foretage supplerende 
undersøgelser. Der blev lagt tre snit (fig. 4), hvoraf 
dog kun det nordligste (fig. 4, 1) ved nordkapellets 
nordmur kunne undersøges til undergrund, idet tal-
rige begravelser udelukkede muligheden inden for 
den tidligere kirkes omrids. Dette var også tilfældet 
i det sydligste snit (fig. 4, 3), hvor vi ellers havde hå-
bet at finde spor i form af gulvlag fra den trækirke, 
som blev dokumenteret i 1981, og hvori kong Knud 
blev dræbt.6 Som det var tilfældet i snit 2 (fig. 4, 2) 
ved den plyndrede nordvæg i stenkirkens hovedskib, 
bestod den afrensede flade i bunden af tracéet af en 
række nedgravninger til grave, hvoraf de øverste blev 

blotlagt dels i bunden af fjernvarmetracéet og dels ved 
snit 3 i en større reparationsgrube, som var etableret 
i forbindelse med et brud på fjernvarmeledningen i 
1993.7

I bunden af reparationsgruben lå et skelet i en delvist 
forstyrret grav oven på en fint tilhugget frådstensblok, 
som senere viste sig at udgøre en del af et kistelåg, lige-
som også yderligere en grav dækkede kistelåget delvist 
(fig. 5). De yngre grave viser, at frådstensgraven næppe 
har været markeret i den senere fase med stenkirke, og 
det kunne således indikere, at såvel betydningen af som 
erindringen om frådstenskisten og den gravlagte heri 
aftog allerede i middelalderen.

Fig. 5. Udgravning af bispe-
graven med yngre begravelse 
på kistelåget. Foto: Odense 
Bys Museer. 
Excavating the bishop’s grave 
with a late medieval grave on 
top of the coffin lid.



12

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Kisten
Kistens låg bestod af fire ca. 15 cm tykke frådstens-
blokke, der på oversiden var affasede og således dan-
nede en let hvælvet form (fig. 6). Låget var hele vejen 
rundt forseglet med en blanding af knust og antagelig 
læsket frådsten og grus, der var grovere og blødere 
end den typiske middelaldermørtel. En endelig ana-
lyse af materialet foreligger ikke i skrivende stund.

Den vestligste lågsten, der dækkede hovedenden, 
var allerede på fundtidspunktet knækket – forment-
lig som resultat af arbejdet med nedgravning og 
støbning af fjernvarmekanalen, der er etableret på 
et tidspunkt efter 1929.8 Det skulle senere vise sig, 
at den ved første øjekast manglende del af hoveden-

dens lågsten var presset ned i graven, hvor den havde 
knust kraniet. De nærmere omstændigheder omkring 
denne hændelse kendes ikke, men konsekvensen 
var ved udgravningen tydelig, idet arbejdet med den 
støbte fjernvarmekanal havde skåret gravens nordve-
stre hjørne og foruden at ødelægge dækstenen over 
hovedet også havde fjernet hovednichens nordre 
vange. Hulrummet, som frådstensvangen havde ef-
terladt sig, var imidlertid ved enten held eller omtan-

Fig. 6. Den frilagte grav. Kistelåget bestod af fire fråd-
stensplader: to mindre over benene, en stor over kroppen 
og en lille delvist ødelagt over hovednichen. De var 
delvist kilet op med mindre sten og forseglet med en grov 
mørtel. Foto: Odense Bys Museer. 
The uncovered grave. The chamfered lid consisted of four 
slabs of calcarous tufa: two smaller covering the legs, a 
larger over the body and a small one covering the head 
space. The slabs were sealed with a coarse mortar.

Fig. 7. Kisten med skelettet af en ca. 50-årig mand af 
1,75 m højde. Flere knogler ligger ikke i oprindelig 
leje, formentlig på grund af at graven til tider har været 
vandfyldt. Den højre vange i hovedrummet var fjernet 
og erstattet af beton fra en fjernvarmekanal, som ses i 
øverste højre hjørne. Foto: Odense Bys Museer. 
The grave with the skeleton of a man c. 50 years of age 
and about 1,75 metres tall. Several bones are not in ori-
ginal position likely a sign, that the grave occasionally 
have been flooded. The headstone on the right-hand side 
was replaced by concrete in connection with a pipe for 
district heating. The pipe is seen cutting the grave in the 
upper right corner.



13

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

ke blevet støbt ud med kanalens beton, således at den 
oprindelige stens aftryk var bevaret, og gravrummet 
fortsat var forholdsvis velbeskyttet og stabilt.

Efter at dækstenene var løftet væk fra kisten, 
fremstod gravrummet karakteristisk for de stenbyg-
gede grave i første del af middelalderen: trapezfor-
met og med en separat niche til hovedet (fig. 7). Hver 
langside bestod af to store, regulære frådstensblokke, 
hvor sammenstødende kanter var fuget med oven-
nævnte blanding af knust frådsten og grus, der også 
udfyldte et par manglende hjørner indvendigt. Tyk-
kelsen af frådstensblokkene var lige omkring 20 cm 
på nær gavlen i fodenden, som kun var 10 cm tyk. 
Bunden af graven bestod af seks fliser ligeledes af 
tilhugget frådsten, men af en anden, finere og mindre 
porøs type end den, der var anvendt til siderne og lå-
get (Larsen 2016: 4). Fliserne havde gennemgående 
samme størrelse på den ene led (54 cm), og det er 
sandsynligt, at de oprindeligt har været tiltænkt en 
anvendelse andetsteds; måske som gulvbelægning 
i en fase af Skt. Albani Kirke el. lign. Herfor taler 
også, at flisernes dimensioner i den primære tilvirk-
ning ikke var tilpasset gravens bundform. Kistens 
indvendige hovedmål er 170 cm fra fodenden til ho-
vednichen, som udgør yderligere 29 cm, således at 
hele kisten er tæt ved 2 m lang. Bredden varierer fra 

fodendens 31 cm til 66 cm ved skuldrene, mens ho-
vednichen er 23 cm bred. Dybden er 37 cm (Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a: 142ff).

Manden
Professor dr.med. Jesper Boldsen fra SDU har be-
stemt personen i kisten som værende en mand midt 
i 40’erne eller i begyndelsen af 50’erne. Trods sine 
ca. 175 cm har han ikke fyldt kisten helt, og hovedni-
chen kunne således meget vel have givet plads til en 
bispehue, som det kendes fra andre bispegrave. Ved 
mandens højre hofte/hånd var placeret et fornemt 
nadversæt, fremstillet i rent sølv (fig. 8), der date-
res til 1000-tallet og formentlig anden halvdel heraf 
(Bjerregaard 2017, denne publikation). 

Det er på baggrund af den samlede analyse af 
nadversættet, kistens karakter og gravens placering 
i netop Skt. Albani trækirke, at graven tolkes som en 
bispebegravelse (Bjerregaard, Christensen & Hansen 
2016a, Bjerregaard, Christensen & Hansen 2016b, 
Bjerregaard 2017, denne publikation). 

Skelettet er blevet 14C-dateret på Aarhus AMS Cen-
ter (AAR-23976) og kan som forventet med stor sand-
synlighed dateres til 1000-tallet (2σ, 74,7% 980-1050, 
16,3% 1083-1127, 4,4% 1136-1152 - se bilag 1), hvil-

Fig. 8. Nadversættet in situ ved 
bispens højre hånd og hofte. 
Foto: Odense Bys Museer. 
The eucharistic set in situ at the 
bishop’s right hand and hip.



14

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

ket bekræfter den kunsthistoriske datering af nadver-
sættet. Måling af kvælstofindholdet tyder desuden 
på, at den marine fødeandel har udgjort mindst 15%, 
hvilket kan sammenholdes med traditioner i den ro-
mersk-katolske kirke i forbindelse med fasten.

Bispegraven
Fundet af bispegraven i 2015 rejser flere spørgsmål, 
hvoraf et par stykker tages op her: Hvem er den grav-
lagte, og hvorfor gik kendskabet til de tidligste bisper 
i Odense tabt allerede i middelalderen som påpeget 
ovenfor? Skal årsagerne hertil primært findes i de helt 
lokale forhold, eller kan vi skabe en yderligere forstå-
else af fundet ved at sætte det ind i en (inter)-natio-
nal politisk kontekst og spillet om magten i det sene 
1000-tal? 

Hvem er han?
Den bedste kilde til bestemmelse af den gravlagtes 
baggrund er – på trods af forsøg med DNA- og iso-

topanalyser9 – en datering af graven og en analyse af 
gravgaverne, dvs. nadversættet (fig. 9). Nadversættet 
er her centralt, idet det direkte viser hen til samti-
dens (hans egen eller omgivelsernes) opfattelse af, 
hvem han var. I søgen efter paralleller er det oplagt 
at vende blikket mod det tysk-romerske rige, da den 
danske kirke havde meget tætte bånd til Nordtysk-
land i store dele af 1000-tallet. Især to diske fra Bre-
men anses som nære paralleller til disken fra Odense. 
Den ene tilskrives ærkebiskop Liemar, der i perio-
den 1072-1101 efterfulgte ærkebiskop Adalbert, 
mens endnu en tæt parallel er produceret i anden del 
af 1000-tallet eller tidligt i 1100-tallet og tilskrives 
ærkebiskop Friedrich, der fulgte efter i perioden 
1104-1123 (Elbern 1963: 52f, 68). Kalken fra Oden-
se-sættet minder om disse og bærer dertil arkaiske 
træk, der stilmæssigt peger tilbage mod karolingisk 
tid (Bjerregaard, Christensen & Hansen 2016a: 148). 
Den grundlæggende form af alterkalken fra Odense 
er også nært beslægtet med den kalk, som ærkebi-
skop Gervasius af Reims fik med sig ved sin død i 
1067 (Elbern 1963: 35, 38, 72).

Fig. 9. 1000-tals nadversættet i næsten rent sølv. Arkaiske træk er koppens klokkeform med underdel med bæger-
bladslignende bukler. Foto: Jens Gregers Aagaard, Odense Bys Museer.
The eleventh century eucharistic set in almost pure silver. Archaic traits are the bell-shaped cup and leaf like bottom.



15

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Den samlede vurdering af nadversættet peger alt-
så tydeligt i retning af en datering til anden halvdel af 
1000-tallet eller det tidlige 1100-tal og har samtidig 
et stilistisk ophav i det tysk-romerske rige, i særde-
leshed i de nordvestlige ærkebispesæder med Ham-
borg-Bremen som det mest oplagte (Bjerregaard 
2017, denne publikation). Graven med nadversættet 
må imidlertid være ældre end 1095, hvor byggeriet 
af den senere Skt. Knuds Kirke var så fremskredent, 
at det blev besluttet at overflytte Knuds og Bene-
dikts gravsteder og Skt. Alban-relikvierne til den 
nye kirke. Fra da af må Skt. Knuds Kirke anses som 
Odenses domkirke og dermed som gravkirke for by-
ens bisper. Graven i Skt. Albani Kirke må samtidig 
være yngre end 1020’erne, hvorfra vi kender navnet 
på den første biskop på Fyn, Reginbert. Bortset fra 
Reginbert og senere Hubald, der var biskop i Odense 
ved Knuds helgenkåring i 1100, kender vi som tidli-
gere anført kun til én bisp – Eilbert.

Om det virkelig er biskop Eilbert (fig. 10), vi 
har fundet i frådstensgraven i 2015, kan vi selvsagt 
ikke afgøre entydigt. Men forbindelsen synes tæt til 
Hamborg-Bremens ærkebispesæde, og kombineret 
med den gennemførte C14-datering taler meget for, 

at der rent faktisk er tale om Eilbert. Eilbert kender 
vi udelukkende fra Adam af Bremens krønike, hvor 
det – på baggrund af skrivelser fra såvel ærkebisp 
Adalbert som pave Alexander II –  fremgår, at Eil-
bert fra 1059 og i årene, der fulgte, kom på kant med 
moderkirken. Man fornemmer, at Eilbert som dansk 
bisp blev en del af det sene 1000-tals storpolitiske 
magtspil med paver, kejsere, ærkebisper og konger 
som de magtfulde stridende og lokale bisper som 
nyttige brikker. 

Fundet af, hvad der formodes at være Eilberts grav 
og legeme (skelet) i Skt. Albani Kirke, har aktualise-
ret et meget oplagt spørgsmål: Hvorfor gik narrativet 
og hukommelsen om denne meget betydningsfulde 
biskops grav tabt allerede i middelalderen, kort efter 
at Adam af Bremens kirkekrønike blev nedskrevet, 
og hvorfor blev biskoppens grav ikke overført til den 
nye domkirke, der stod klar kun godt to årtier efter 
hans død? Man kan overveje, om en sådan fysisk og 
mental negligering eller ligefrem udviskning af bi-
spens minde afspejler en forsætlig og nøje orkestre-
ret politisk handling som del af et komplekst spil om 
magt og indflydelse i Nordeuropas sene 1000-tal.

Fig. 10. Hamsforts fremstilling 
i sin bispehistorie af biskop 
Eilbert og kong Svend Estrid-
sen. Foto: Series episcoporum 
Otthoniensium (GKS 3645), 
Det Kongelige Bibliotek.
Hamsfort’s vision of bishop 
Eilbert along with king Svend 
Estridsen.



16

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Graven som politisk redskab
Ligesom tilfældet var for konger, stormænd og den 
øvrige samfundselite, så var også de middelalderlige 
bispers gravsteder vigtige politiske monumenter og 
markører af prestige, kontinuitet og legitimering af 
tilhørsforhold, overherredømme m.v. Som led i sin 
legitimering var stiftet også interesseret i at bevare 
bispernes minde, idet en lang bisperække omfattende 
de tidlige, missionerende bisper kunne styrke bispe-
sædets position over for andre kirkelige institutio-
ner. Et eksempel herpå er hovedkilden til den tidlige 
danske kirke, Adam af Bremen. I sit stærkt redigere-
de værk om ærkesædet Hamborg-Bremens historie 
oplister han omhyggeligt ærkebiskopperne og deres 
fortjenester med fokus på sin samtidige Adalbert og 
er desuden omhyggelig med at nævne placeringen af 
deres grave i katedralen Bremen St. Petri (Adam af 
Bremen 1968: 101, 111, 122; Gelting 2004: 170).

Skikken med at overføre særlige personers grav-
steder for at understøtte forskellige narrativer og 
politiske hensigter var almindelig praksis i Nord-
vesteuropa i vikingetid og ældre middelalder. F.eks. 
beretter kilder om den engelske ærkebiskop Ælfheah 
af Canterbury, der i 996 forflyttede og relancerede 
gravmælet for biskop Æthelwold af Winchester i en 
ambition om at styrke kulten og narrativet forbun-
det med den døde biskop (Rumble 2012: 167). Fra 
Danmark kender vi i forbindelse med om- og nybyg-
ning af domkirkerne i Roskilde og Ribe eksempler 
på, at man har overført udvalgte bispers knogler til 
den nye domkirke, hvormed de flyttede bisper må 
tillægges betydning for stiftets og kirkens selvforstå-
else (Danmarks Kirker III. Københavns Amt, bd. 4: 
492 og 500f og XIX. Ribe Amt, hft. 7-8: 552). At 
det tillige var en praksis, man kendte i Odense i det 
sene 1000-tals magtspil, fremgår af overflytningen 
af både Knuds og Benedikts knogler fra Skt. Albani 
Kirke til den nyopførte Skt. Knuds Kirke i 1095.

Som sådan kunne vi forestille os, at det at efter-
lade og tilmed udviske en evt. markering af biskop-
pens grav i en kirkebygning, som efter 1095 var en 
sekundær kirke i Odense, reelt kan opfattes som en 
strategisk handling i konsolideringen af en ny kirke-
historie. Før vi går videre med denne teori, skal det 
dog bemærkes, at det er generelt for Odense, at kend-
skabet til de ældre bispegrave er begrænset (Dan-
marks Kirker IX. Odense Amt, hft. 8-10: 700). Først 
fra 1300-tallet har vi kendskab til enkelte bispegra-
ve, hvilket må tolkes sådan, at heller ikke bispegra-
vene i Skt. Knuds frådstensdomkirke nødvendigvis 
markeredes synligt i den nu stående teglstenskirke. 

Tilsvarende kan sløjfningen af markeringerne af 
1000-tallets bispegrave i Skt. Albani trækirke være 
sket i forbindelse med, at kirken blev ombygget i 
sten. Formentlig omtrent samtidig med denne om-
bygning sker der ca. 1140 en overdragelse af dele 
af Knudsklosterets rettigheder over Skt. Albani Kir-
ke til provsten og menigheden, hvilket ligeledes kan 
have bidraget til, at graven forsvandt (Diplomatari-
um Danicum 1. rk bd. 2: 71, 77).

Det kan dog hævdes, at der med eksistensen af 
et domkapitel på daværende tidspunkt har været en 
tradition om stiftets (korte) bisperække. Stillet over 
for en manglende bevarelse af graven og mindet om 
forgængere i embedet senere i middelalderen og 
i litteraturen kan man overveje, om der er tale om 
en bevidst handling. En mulig årsag kunne hænge 
sammen med, hvordan man senere ønskede at forme 
Odense bispestols historie. Har man for eksempel 
ønsket at opfatte overflytningen af kong Knud såvel 
som bispesædet til Skt. Knuds Kirke og den efterføl-
gende helgenkåring 1100 som en nygrundlæggelse, 
kan man have valgt at lade bisperækken begynde 
med Hubalds skrinlæggelse af helgenen i 1100. Til 
den ende har det uden tvivl hjulpet, at domkapitlet 
i 1117 fusioneredes med Knudsbrødrene, således at 
der heller ikke administrativt blev nogen kontinui-
tet tilbage før kong Knuds død og heller ikke nogen 
grund til at mindes tidligere bisper (Diplomatarium 
Danicum 1. rk bd. 2:42).

Man kan endvidere pege på, at den tidlige Odense- 
litteratur (Tabula og Passio) ifølge Gertz formo-
dentlig blev skrevet af en person med engelsk bag-
grund omkring 1095 (Gertz 1907: 46 og 65; Missuno 
2017), og kong Knuds valg af relikvier fra de en-
gelske helgener Skt. Alban og Skt. Oswald. På sam-
me vis udgør den senere indkaldelse af munke fra 
klosteret i Evesham, som tilhørte det vesteuropæiske 
klostervæsen snarere end den tysk-romerske udgave, 
i sig selv et brud med hidtidig praksis, idet de ældre 
regelbundne klostre i Danmark ser ud til at have de-
res baggrund i det tysk-romerske rige (Nyberg 2000: 
34). Således Dalby, der blev oprettet af den dervæ-
rende tyske bisp Egino, og Allehelgenskloster uden 
for Lund, som fik en abbed fra St. Pantaleon i Køln 
(Janson 2016: 107 og note 122; Krongaard Kristen-
sen 2013: 48 og note 5). 

Hvis vi fortsætter i det politiske spor, kan vi be-
tragte fundet af bispegraven i Skt. Albani Kirke i en 
længere historisk kontekst (fig. 11) som eksponent for 
samtidens narrativer om Odenses og Danmarks kirke-
væsen på baggrund af de meget omskiftelige internati-
onale politiske forhold i anden halvdel af 1000-tallet.



17

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Efter at have været nært forbundet med den en-
gelske kirke og ærkebispesædet i Canterbury i be-
gyndelsen af ​​1000-tallet blev øvrigheden over den 
danske kirke i 1047 bekræftet som tilhørende Ham-
borg-Bremen (Diplomatarium Danicum 1. rk bd. 1: 
492). Omkring ti år senere (i 1050’erne) blev ærke-
biskop Adalberts klerk, Eilbert, udnævnt fra Ham-
borg-Bremen som biskop på Fyn, formodentlig som 
led i omstruktureringen af de danske stifter (Gelting 
2004: 189). Kort efter opstod der imidlertid en strid 
mellem Eilbert i Odense og Adalbert fra Ham-
borg-Bremen.10

Konflikten mellem Eilbert og ærkebiskop Adal-
bert/pavestolen, som tilsyneladende var blevet støttet 
af de øvrige danske biskopper generelt,11 udviklede 
sig ligeledes fra tiden omkring 1059/1060 og medfør-
te få år efter, at pave Alexander 2. forbød den danske 
konge og hans folk at have relationer og samkvem 
med biskop Eilbert. Den direkte årsag var, at Eilbert 
var udeblevet fra ærkebiskop Adalberts synoder i tre 
på hinanden følgende år op til 1062 (Diplomatarium 
Danicum 1. rk bd. 2: 5 og 6). 

Biskop Eilbert døde i 1072 og blev med al sand-
synlighed begravet i sin domkirke, Skt. Albani Kir-
ke i Odense, medbringende et personligt nadversæt, 
som det var skik og brug for de nordtyske12 (ærke)
bisper på denne tid og i særdeleshed i Hamborg-Bre-
men, hvorfra Eilbert var blevet ordineret mere end 
et tiår forinden. Konflikten mellem Eilbert og ærke-

biskoppen af Hamborg-Bremen og især Eilberts til-
sidesættelse af pavehenstillingerne om fremmøde til 
de årlige synoder må – i hans nære samtid – have 
skabt en belastet fortælling om Eilbert – i Rom såvel 
som i Hamborg-Bremen. 

I 1075 – blot tre år efter Eilberts (og Adalberts) 
død – udviklede striden imellem på den ene side pa-
veinstitutionen i Rom, ved Gregor 7., og på den anden 
side den tyske konge, Henrik 4.13 og hans biskopper 
sig imidlertid markant, da Investiturstriden for alvor 
brød ud i et spil bl.a. om magten til at udnævne de 
magtfulde biskopper. Modsat situationen i Eilberts 
og ærkebiskop Adalberts tid, blev danske tilsidesæt-
telser af Hamborg-Bremen og ærkebiskop Liemar14 
tydeligt støttet af paven i midten af 1070’erne. Dette 
som en del af ambitionen om at etablere en uafhæn-
gig nordisk kirke, fuldstændig løsrevet fra ærkebi-
sperne i Hamborg-Bremen og indflydelsen fra den 
hellige romerske kejser (Diplomatarium Danicum 
1,2: 11, 12, 13, 17 og 19).

I juli 1086 blev den danske konge Knud 4. (d. 
Hellige) dræbt i Skt. Albani Kirke i Odense. Kongen 
blev begravet i samme kirke som Eilbert 14 år tid-
ligere, men det var kun Knud og hans broder Bene-
dikt, der i 1095 blev overført til den helt nybyggede 
katedral (Skt. Knuds Kirke) i en periode, da ambitio-
nen om et uafhængigt nordisk ærkebispesæde stadig 
var ved at tage form. 

Det forekommer rimeligt at formode, at hverken 

Fig. 11. Tidstavle med udvalgte punkter i 1000-tallets danske kirkehistorie.Tavle: Jesper Hansen. 
Time table for selected events in the eleventh century Danish ecclesiastical history.



18

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

konge, pave eller den danske kirke i den kontekst 
(1090’erne) havde nogen interesse i at ”dyrke” min-
det om Eilbert, der netop kunne ses som et symbol 
på og en legitimerende henvisning til Hamborg-Bre-
mens ærkebispesæde og den tysk-romerske kejsers 
overherredømme over den danske kirke, såfremt 
Eilberts gravsted blev flyttet med til den nye kirke. 
Eilbert var, uanset om han og hans støtter ville ken-
des ved det eller ej, udnævnt fra Hamborg-Bremen, 
og det synes næppe sandsynligt, at paven ville have 
værdsat en fortsat politisk iscenesættelse af Eilbert i 
den nye kirkebygning i betragtning af de personlige 
såvel som historiske forhold fra 1060’erne. Eilbert 
repræsenterede trods alt en påmindelse om det uøn-
skede overherredømme fra Hamborg-Bremen og den 
kejserlige magt, og samtidig havde Eilbert forbrudt 
sig imod det pavelige sæde i årevis ved at nægte 
at deltage i synoden i Hamborg-Bremen. At denne 
måde at negligere ærkebispesædet Hamborg-Bremen 
blot få år efter Eilberts død blev pavens politik, synes 
ikke at have kunnet formilde den brøde, som Eilbert 
symboliserede, da han havde overtrådt ærkebispens 
bud og pavens vilje og dermed den kirkelige institu-
tion som sådan.

Som en hypotese kan det foreslås, at kongens og 
kirkens overflytning af kong Knud og selve bispesto-
len til Skt. Knuds Kirke i 1095 i kombination med 
Knuds helgenkåring i 1100 og oprettelsen af ​​et selv-
stændigt dansk/nordisk ærkebispesæde i 1103/1104 
skal ses som elementer i en reel nyetablering. Ikke kun 
af kirken i Odense som en bygning, men af ​​bispesædet 
og den danske kirke som institution; fri fra tysk-ro-
mersk overherredømme. 

At dette var middelalderens synspunkt, kan måske 
ligefrem finde støtte i de bispevers, som Cornelius 
Hamsfort den Yngre (1546-1627) citerer i sin krøni-
ke om Odenses biskopper. Som påvist af Nyberg og 
Saaby Pedersen må versene stamme fra en middelal-
derlig, rimet bispekrønike, hvor biskop Hubald omta-
les som ”…den første til at påtage sig et mere regulært 
styre, og han var en fremragende biskop.” Omtalen 
af Hubald – og ikke Reginbert eller Eilbert som Fyns 
første biskop – forklares ved, at netop Hubalds em-
bedsperiode blev opfattet som en egentlig ”ny begyn-
delse” og dermed en anledning til regulært at omskri-
ve stiftets historiske narrativ (Nyberg og Pedersen 
1980: 84) som del af en selvstændig dansk kirke.

I Odense, Danmark og Rom må vi nok forestil-
le os, at biskop Eilbert sandsynligvis er blevet be-
tragtet som et symbol på Hamborg-Bremen og den 
tysk-romerske kejser i en storpolitisk sammenhæng 
uanset Eilberts handlinger og konflikt med netop 

Hamborg-Bremen. På den måde har det formentlig 
været opportunt at forbigå og negligere Eilberts per-
son i forbindelse med etableringen af den nye uaf-
hængige kirke i Odense, bundet til Rom snarere end 
Hamborg-Bremen.

Med denne teori for øje om Eilberts gravsted skal 
vi kort vende blikket tilbage til den frådstensgrav, 
der blev omtalt indledningsvis som 1917-graven. 
De nye undersøgelser fra 2015 sætter således også 
denne grav i et helt nyt perspektiv, idet vi nu anser 
det som overvejende sandsynligt, at også denne grav 
kan udgøre en regulær bispegrav. I det tilfælde er det 
oplagt at have biskop Reginbert i tankerne, da han 
i 1020’erne blev udvalgt fra Canterbury i England 
af Knud den Store og indsat på Fyn. Måske er dette 
baggrunden for den afvigende gravkiste og de mang-
lende biskoppelige symboler, når man sammenligner 
med Eilberts formodede grav. Både 1917-graven og 
det nye fund underbygger på den måde den tidlige-
re fremsatte antagelse om, at Skt. Albani Kirke har 
fungeret som regulær domkirke i 1000-tallet og for-
mentlig helt frem til overflytningen af kong Knuds 
knogler til den nye Skt. Knuds Kirke i 1095, idet det 
må antages, at bispestolen flyttede med ved samme 
lejlighed (Danmarks Kirker IX. Odense Amt, bd. 3: 
1730; Vitae 1908: 552).

Konklusion
I ovenstående er fremlagt en række skriftlige og ar-
kæologiske kilder, der alle tjener det formål at place-
re og forstå frådstensgravene fra Odense Skt. Albani 
Kirke i en lokal såvel som national og international 
historisk kontekst. De meget konkrete tolkninger om 
især personspørgsmålene, der fremlægges i artiklen, 
er i sagens natur fremsat som teorier, men vi opfatter 
på baggrund af det tilgængelige kildemateriale teori-
erne som værende stærke og dette i særdeleshed for 
2015-graven, hvorfra en kombination af grav-arki-
tektoniske, historiske kilder, stilstudier af nadversæt-
tet og naturvidenskabelige analyser alle peger kraf-
tigt mod Eilbert, der var bisp i de for Danmark helt 
afgørende år omkring Svend Estridsens reformering 
af den danske kirke. Dette i en periode, da Europas 
mægtigste fyrster, konger, kejsere og paver kæmpe-
de indædt om styringen af kirken, hvis magt var ha-
stigt stigende.

På den scene kan hypotesen om den hidtil for-
sømte og glemte biskops grav i Skt. Albani Kirke 
tjene som et eksempel på, hvordan håndteringen af et 
kirkeligt narrativ kan have været brugt aktivt i etab-
leringen af ​​en uafhængig dansk kirke i slutningen af ​​ 



19

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

1000-tallet. Eksemplet viser dermed også, hvordan 
international politik på makro-niveau – kendt fra pa-
velige og kongelige korrespondancer – kan have på-
virket på et lokalt mikro-niveau og omvendt.

Summary
The Tomb and the Man in St Alban’s Cathedral, 
Odense - a source to eleventh-century episcopal hi-
story of Denmark

In 2015, archaeologists from Odense City Museums 
unveiled a remarkable tomb of calcareous tufa at the 
site of St Alban’s Church, Odense (figs. 4 and 6). The 
tomb is interpreted as the oldest extant bishop’s gra-
ve in Denmark and the aim of this paper is to suggest 
ways in which it may inform our knowledge of Da-
nish ecclesiastical history of a period that saw the 
emergence of an independent Danish Church. The 
find consisted of a stone coffin of trapezoidal shape 
with added space for the head (fig. 7). Inside, the 
body of a male aged about 50 and measuring 1.75 m 
in height was discovered together with a silver chali-
ce and paten (figs. 8 and 9), which identified him as 
a bishop. The find confirmed earlier suggestions that 

St Alban’s Church was actually the cathedral of the 
diocese of Odense during the eleventh century until 
c.1095 when the Bishops See moved to the new Ca-
thedral of St Canute the Holy, some 75 m away (fig. 
3). The person in the grave is most likely bishop Eil-
bert, one of the German Archbishop Adalbert’s men, 
who held the office of bishop from the 1050s to 1072 
(fig. 10). Knowledge of the grave had clearly vanis-
hed already in the Middle Ages (fig. 5). This lack 
of commemoration is explained as part of a dispute 
between the Archbishop of Hamburg-Bremen (the 
head of the Danish Church) and the Danish kings 
about the formation of an independent archdiocese 
of Scandinavia, which was successfully achieved 
in 1103. The second part of this paper discusses the 
ways in which the episcopal history of Odense had 
been manipulated to the extent that earlier German 
bishops, known and unknown, were ‘forgotten’, and 
a fresh start to diocesan history was made with the 
elevation of the Shrine of Canute the Holy in the new 
cathedral in 1100 along with the instalment of a new 
cathedral chapter adhering to the rule of St Benedict, 
as described in a medieval list of bishops (figs. 1, 2 
and 11).



20

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Bilag 1: 
AMS-måling samt en analyse af hhv. alder og fødegrundlag på baggrund af en knogle fra bispegraven i Skt. 
Albani Kirke. OBM3183x85 

 
 

Mundtlig besked 8.6.2016 fra ph.d. Marie Kanstrup, Aarhus AMS Centre,  
der har forestået de konkrete AMS-analyser.
”Ud fra denne isotopanalyse synes der at være tale om en marin fødeandel på ca. 15 %. Ovenstående er et 
plot med den kalibrerede alder. Der er lidt usikkerhed behæftet med beregningen, og derfor er usikkerheden 
øget en lille smule for at tage højde for dette. 15N-værdien er ret høj, så vi kan ikke udelukke, at der kan være 
mulighed for en form for ferskvandsreservoir-effekt. Det er umiddelbart ikke muligt at kvantificere dette, 
hvorfor dateringen bør opfattes som en terminus post quem alder. Vi ser nogle lidt anderledes værdier for C% 
og N% end det, der generelt er gældende for god kvalitet. Dette er med til at understrege, at der ikke er tale om 
velbevaret knoglemateriale. Alternativt er det et udtryk for, at der er tale om nogle andre nedbrydningsforhold 
i kisten, end hvad vi ellers ser i begravede knogler. Ved at anvende ultrafiltrering sikrer vi, at vi anvender det 
kollagen, der minder mest om in vivo kollagen til datering og isotopanalyse. I selve forbehandlingen afsyrer vi 
prøven som det første, hvilket fjerner al kalken (apatit) i knoglen – og dermed højst sandsynligt også evt. opløst 
kalk fra frådsten. Sammenligning af isotopværdierne med værdier fra vikingetiden (Galgedil) på Fyn og mid-
delalderbefolkning i Holbæk kan foretages med udgangspunkt i et studie af samme forfatter (Kanstrup 2008: 
120). Her fremgår det, at gæs og høns kan have forhøjede 15N-værdier, hvilket yderligere gør det vanskeligt 
at bestemme bispens kost i detaljer.”

SampleID AAR Name Material
(species)

Collag
en 
Yield

C14 
age

StDev pMC StDev d13C
(CF-
CN)

StDev d15N
(CF-
CN)

StDev C:N 
ratio
(TCD)

StDev Carbon 
fraction
(TCD)

StDev Nitroge
n 
fractio
n

StDev Reservoir correction 
and calibration

Calibrated age

28020 23976 OBM3183x8
5

Bone
(human)

0,006 1062 22 87,52 0,33 -19,4 0,25 13,65 0,4 3,259 0,01 27,117 0,01 9,708 0,01 Local Danish Marine 
Reservoir corrected 
age: 1003 BP ± 30 
Reservoir age 59 c14y 
(400 * 0,15)

 68.2% probability
    991AD (65.2%) 1040AD
    1110AD ( 3.0%) 1115AD
  95.4% probability
    980AD (74.7%) 1050AD
    1083AD (16.3%) 1127AD
    1136AD ( 4.4%) 1152AD



21

GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Litteraturliste
Adam af Bremen. 1968: De hamburgske ærkebispers 

historie og Nordens beskrivelse. C.L. Henrichsen 
(red.). København.

Andrén, A. 2000: Ad sanctos – de dödas plats under 
medeltiden. hikuin 27. Højbjerg, s. 7-26.

Arentoft, E. 1985: Sankt Albani Kirke. I: E. Arentoft 
et al. (red.): Albani Kirke og Torv. Fynske Studier 
XIV. Odense, s. 7-60.

Axelsson, T. & M. Vretemark 2013: Varnhem innan 
munkene kom. Västergötlands Museum.

Birkedahl, P. 2000: Sebbersund. I: Steen Hvass og 
Det Arkæologiske Nævn (red.) Vor skjulte kultur-
arv. Arkæologien under overfladen. Til Hendes 
Majestæt Dronning Margrethe II 16. april 2000. 
Det Kongelige Nordiske Oldskriftselskab og Jysk 
Arkæologisk Selskab (udg.) København, s. 140-
141.

Bjørklund, O., H. Holmboe & A. Røhr 1967: Politi-
kens historiske atlas. København.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen 
2016a: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Muse-
er 2016. s. 139-155.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen 
2016b: Tidlig bispegrav i Odense. Skalk 2016, nr. 
5, s. 3-9.

Christensen, A. & P.K. Madsen 1988: Middelalder-
byen Odense. Projekt Middelalderbyen bd. 5. 
Viby J.

Ciardi A.M. 2016: On the Formation of Cathedral 
Chapters and Cathedral Culture. Lund, Den-
mark, and Scandinavia, c. 1060-1225. Disserta-
tion. Lund.

Diplomatarium Danicum 1938-. Det danske Sprog- 
og Litteraturselskab (udg.). København.

Danmarks Kirker 1933-. København.
Den Store Danske Encyklopædi. Bind 8. 1997. Kø-

benhavn.
Elbern, V.H. 1963: Der eucharistische Kelch im 

frühen Mittelalter. Zeitschrift des deutschen Ve-
reins für Kunstwissenschaft, bd. XVII. Berlin, 

	 s. 1-76.
Ewald, P. 1880: Die Papstbriefe der Brittischen Sam-

lung. Neues Archiv der Gesellschaft für ältere 
deutsche Geschichtskunde zur Beförderung einer 
Gesamtausgabe der Quellenschriften deutscher 
Geschichten des Mittelalters. V. Hannover, 

	 s. 275-414.
Gazzoli, P. 2013: Anglo-Danish Connections and the 

Origin of the Cult of Knud. Across Sólundarhaf: 
Connections between Scotland and the Nordic 

World. Selected Papers from the Inaugural St. 
Magnus Conference 2011. Journal of the North 
Atlantic. Special Volume 4, s. 69-76.

Gelting, M.H. 2004: Elusive bishops: Remembering, 
Forgetting and Remaking the History of the Early 
Danish Church. I: S. Gilsdorf (red.): The Bishop: 
Power and Piety at the First Millenium. Neue 
Aspekte der europäischen Mittelalterforschung 4, 
Münster, s. 169-200.

Gelting, M.H. 2010: Viborg Stifts grundlæggelse og 
den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. Fra Vi-
borg-egnen. Årg. 75, s. 11-31. 

Gertz, M. Cl. 1907: Knud den Helliges Martyrhisto-
rie særlig efter de tre ældste Kilder. København.

Janson, H. 2016: Sven Estridsson, Hamburg-Bremen 
och påven. I: L.C.A. Sonne & S. Croix (red.): 
Svend Estridsen. Odense, s. 81-107.

Jørgensen, E. 1935: Eilbert. Dansk Biografisk Leksi-
kon. Bind VI. København, s. 267.

Kanstrup, M. 2008: Madkultur – vane og variation. 
Koststudier baseret på isotopanalyser af skelet-
materiale fra vikingetidsgravpladsen Galgedil 
på Nordfyn. (Upubl. magisterkonferens, Aarhus 
Universitet). http://phys.au.dk/fileadmin/site_fi-
les/forskning/ams/Speciale_Kanstrup.pdf

Krongaard Kristensen, H. 2013: Klostre i det middel-
alderlige Danmark. Jysk Arkæologisk Selskabs 
Skrifter 79. Højbjerg.

Larsen, G. 2016: Bestemmelse af bjergarter i bispe-
grav fra 1000-tallet, Albani Torv, Odense. 2016. 
NIRAS projektnr. 222753. Odense.

Missuno, M.B. 2017: Ælnoth og den ældste dan-
markshistorie. I: M. Runge & J. Hansen (red.): 
Katalog til udstillingen ”Knuds Odense - Vikin-
gernes by”. Odense Bys Museer. Under udgivelse.

Nielsen, J.N. 2004: Sebbersund – tidlige kirker ved 
Limfjorden. I: Niels Lund (red.): Kristendommen 
i Danmark før 1050. Et symposium i Roskilde den 
5.-7. februar 2003. Roskilde, s. 103-122.

Nyberg, T. 2000: Monasticism in North-Western 
Europe, 800-1200. Aldershot.

Nyberg, T. & F.S. Pedersen 1980: De latinske vers 
om Odenses middelalderlige biskopper. Fynske 
Årbøger 1980. s. 76-98.

Olrik, H. 1892: Den danske biskop Tymme (Thiet-
mar) af Hildesheim. Historisk Tidsskrift, 6. Ræk-
ke, Bind 3 (1891-1892), s. 692-710.

Olrik, H. 1905: Konge og Præstestand i Danmark 
indtil 12. Århundredes Begyndelse. København.

Rumble, A.R. 2012: From Winchester to Canterbury: 
Ælheah and Stigand – Bishops, Archbishops and 
Victims. I: Alexander R. Rumble (red.): Leaders 



22

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

of the Anglo-Saxon Church: From Bede to Sti-
gand. Woodbridge, s. 165-182.

Schmeidler, B. 1927: Kaiser Heinrich IV und seine 
Helfer im Investiturstreit. Stilkritische und sach- 
kritische Untersuchungen. Leipzig.

Skyum-Nielsen, N. 1971: Kvinde og slave. Køben-
havn.

Steenstrup, J. 1896: Danmarks Riges Historie. Bd. 1. 
Oldtiden og den ældre Middelalder. København.

Vitae Sanctorum Danorum 1908-12. M. Cl. Gertz 
(red.). København.

Worsaae, J.J.A. 1863: Den danske Erobring af Eng-
land og Normandiet. København.

Noter
1 �Ægtheden af flere af de nævnte dokumenter opfattes som tvivl-

som, og nogle opfattes ligefrem som regulære falsummer, etab-
leret med konkrete politiske hensigter for øje (jf. Diplomatari-
um Danicum-noter om de enkelte dokumenter).

2 �Denne skrivelse, dateret april 846, opfattes som en forfalskning. 
Konteksten for forfalskningen er omdiskuteret, men Bernhard 
Schmeidler opfatter den udført som del af en omfattende for-
falskningskultur i ærkebisp Adalbert af Hamborg-Bremens em-
bedsperiode som del af Investiturstriden mellem romerkirken 
og de tysk-romerske kejsere (Schmeidler 1927: 225, 238ff).

3 �Odensekirken og biskop Eilbert (†1072) i særdeleshed.
4 �Som det var almindeligt for tidlige domkirker, havde kirken 

flere værnehelgener. Ud over Skt. Alban, som formodentlig til-
kom med Knud den Helliges relikviegave, havde kirken også 
en ældre værnehelgen i Vor Frue, som peger bagud mod missi-
onstiden (Danmarks Kirker IX. Odense Amt hft.18-19: 1729).

5 �For den tidlige bisperække i Odense se Gelting 2004: 194. 
Det er uklart, hvornår Eilbert indsættes i embedet som biskop 
i Odense, og hvor han dør. J.J.A. Worsaae har tidligere anført 
1048 som året for Eilberts indsættelse (Worsaae 1863: 415). 
Samme årstal er for nylig gentaget af Bjerregaard, Christensen 
& Hansen (2016b: 8), men finder ikke støtte i litteraturen i øv-
rigt. Mest sandsynligt er det, at Eilbert indsættes som biskop i 
Odense på et tidspunkt i perioden 1053-1059, dvs. efter pave 
Leo IX’s privilegiebrev til ærkebiskop Adalbert i 1053 og se-
nest tre år før pave Alexander II’s brev til de danske bisper, 
der formentlig skal dateres til 1062 (Janson 2016: 94f; Gelting 

2010: 24; Ewald 1880: 328). Eilbert dør 1072 og er ved fle-
re lejligheder omtalt som omkommet på en rejse til Rom (eks. 
Olrik 1905: 185; Jørgensen 1935: 267). Ud fra oversættelsen 
af Adam af Bremen (IV Bog, schol. 114, s. 254), der danner 
grundlag for denne opfattelse, synes denne tolkning imidler-
tid langtfra entydig og lægges ikke til grund for herværende 
artikel.

6 �Odense Bys Museer j.nr. OBM8541.
7 �Odense Bys Museer j.nr. OBM8541.
8 �Fjernvarmeforsyning i Odense er oprettet i 1929, men dette ar-

bejde er antagelig sket i 1950’erne eller 1960’erne.
9 �Karin Margarita Frei, forskningsprofessor ved Nationalmuseet, 

har foretaget Sr-analyser af tandmateriale, uden at der på den 
baggrund har kunnet konkluderes entydigt om bispens ophav. 
Der er ligeledes forsøgt udført aDNA-analyser ved Center for 
Geogenetik, Naturhistorisk Museum, Københavns Universitet. 
Bevaringsgraden af DNA var imidlertid så dårlig, at materialet 
ikke kunne analyseres i dybden, evt. som resultat af den op-
varmning, som udslippet af fjernvarmevand fra bruddet i 1993 
må have forårsaget.

10 �Dette måske som en udløber af den strid mellem pavesædet i 
Rom og de verdslige magthavere i bl.a. det tysk-romerske rige, 
der fra 1059 blev stadig mere konkret, da kirken i Rom beslut-
tede, at paver udelukkende kunne indsættes af kardinalbiskop-
per, hvorved de verdslige magthaveres direkte indflydelse på 
kirken blev stækket.

11 �Et andet eksempel er biskop Vilhelm af Roskilde, der ligeledes 
udebliver fra en af Adalberts synoder i Slesvig, og dette – til 
ærkebiskop Adalberts ærgrelse – uden at sende et sendebud i 
sit sted (Diplomatarium Danicum 1. rk. bd. 2: 8). 

12 �Endnu et eksempel fra Tyskland, der tjener som parallel til 
Odensesituationen, er biskop Thietmar (Tymme) af Hildeshe-
im. Tymme var af dansk oprindelse, men indtog bispestolen i 
Hildesheim fra 1038 til 1044 efter at være fulgt med Knud den 
Stores datter, Gunhild, til Tyskland, da hun i 1036 blev viet til 
den tyske tronarving Henrik 3. (Olrik 1892: 692ff, Den Store 
Danske Encyklopædi bd. 8 1997: 383, Henrik 3.).

13 �Henrik 4. var tysk barnekonge fra 1056. Fra 1062 til 1066 
fungerede ærkebiskop Adalbert af Bremen som Henriks for-
mynder. Henrik blev kronet som tysk-romersk kejser i 1084 og 
fungerede som sådan indtil 1105, året før sin død (Den Store 
Danske Encyklopædi bd. 8 1997: 383, Henrik 4.).

14 �Ærkebiskop Liemar (1072-1101) efterfulgte Adalbert og op-
fattes almindeligvis som den tysk-romerske kejser Henrik 4´s 
håndlanger og pave Gregor 7´s erklærede modstander (Diplo-
matarium Danicum 1. rk. bd. 2: 13 note 7).



4

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Denne artikel omhandler et middelalderligt nadver-
sæt, som er fundet ved en arkæologisk udgravning i 
Odense midtby. Efter en gennemgang af sættets ma-
teriale, fremstilling og udtryk præsenteres en række 
parallelle fund fra Danmark og Nordeuropa med 
henblik på at sandsynliggøre, om nadversættet har 
været udstyr i en bispegrav, samt at få en nærmere 
datering og proveniens.  

Den arkæologiske kontekst
I forbindelse med omlægning af fjernvarmerør på 
Albani Torv i Odense midtby blev der i 2015 påtruf-
fet en næsten uforstyrret frådstensbygget grav. Gra-
ven lå i tomten af den middelalderlige Skt. Albani 

Kirke, der blev endeligt nedrevet i 1540’erne. Flere 
kirker har i løbet af middelalderen afløst hinanden på 
stedet, men frådstensgraven skal formentlig knyttes 
til den trækirke, hvor kong Knud blev dræbt og be-
gravet foran alteret i 1086. Udstrækningen af denne 
kirke kendes kun omtrentligt fra tidligere arkæologi-
ske udgravninger, og udgravningerne i 2015 gav ikke 
nye oplysninger om trækirken. Frådstensgraven kan 
dog konstateres at have været placeret inde i kirken – 
omtrent midt i kirkens skib (Christensen & Hansen, 
denne publikation).

I graven lå skelettet af en omtrent 1,75 m høj 
mand, der var død i en alder af 45-55 år. Den grav-
lagte lå med armene langs siden af kroppen. Ved 
skelettets højre hånd blev fundet et lille nadversæt 

Nadversættet fra bispegraven i Odense 
Skt. Albani Kirke

Af Mikael Manøe Bjerregaard

Fig. 1: Nadversættet som det blev fundet i forbindelse 
med oprensning af graven.  
Foto: Odense Bys Museer. Chalice and paten inside the 
grave.



6

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

bestående af en kalk og en disk (patene). Graven, der 
havde ligget uberørt og jordtom i henved 900 år, var 
blevet lettere forstyrret ved forskelligt kabelarbejde 
i 1900-tallet. Herved var der flydt jord og vand ind 
i gravens vestende, hvor knoglerne i lettere omfang 
var blevet relokeret. Dette gælder formentlig også 
nadversættet, idet kalken blev fundet stående halvt 
skjult af den udfaldende højre bækkenknogle, mens 
disken lå med bunden i vejret op ad kistens sydlige 
langside (fig. 1). Nadversættet var så velbevaret, at 
det umiddelbart kunne håndteres og bringes til kon-
servering på museet. 

Materiale
Det var ikke muligt med det blotte øje at konstatere, 
præcis hvilken metallegering nadversættet var udfor-
met i. Genstandene havde en let voksagtig korrode-
ret overflade og en farvepalet, der changerede i grå, 
sorte samt brunlige og violette nuancer. Efterfølgen-
de metallurgiske analyser har påvist, at begge gen-
stande er udført i meget rent sølv, hvor indholdet af 
kobber er forholdsvist lavt sammenlignet med andre 
genstande fra vikingetid og tidlig middelalder. Dis-
ken indeholder således 0,7-1,7% kobber og kalken 
2-4,5% kobber mod normalt 3-6% (Ebsen og Joutti-
järvi 2017: 3-7). Det lave indslag af kobber i sølvet 
gør, at materialet fremstår usædvanlig blødt. Gen-
standenes korrosionslag bestod næsten udelukken-
de af sølvklorid (AgCl), som også kaldes hornsølv, 
hvilket forklarer genstandenes voksagtige overflade 
og farvenuancer. Der er ikke konstateret spor af guld 
på indersiden af kalkens bæger.1  

Sølv blev på denne tid hovedsageligt udvundet af 
sølvholdige blymalme. For at give et muligt bud på 
malmens geografiske udvinding er der blevet foreta-
get blyisotopanalyser af én prøve fra disken samt tre 
prøver fra forskellige dele af kalken (fra bægeret, fra 
foden og fra øverste perlekrans). Analysen fra kal-
kens bæger skiller sig ud og kan ikke proveniensbe-
stemmes ud fra det europæiske referencemateriale. 
De øvrige tre prøver er imidlertid mere identiske. 
Sølvet er således med størst sandsynlighed udvun-
det i Storbritannien, Tyskland (Harzen, Rammels-
berg) eller Bulgarien. Sammenfaldet med referencer 
fra det vestlige England (Derbyshire, Cumberland, 
Somerset) eller det nordlige Wales er størst, og man 
ved, at sølv blev udvundet i Britannien allerede un-
der Romerriget. Der skal dog tages højde for mulige 
fejlkilder i forbindelse med blyisotopanalysen. Søl-
vet kan eksempelvis være blandet af materiale med 
forskellig proveniens, hvilket vil forstyrre resultatet. 

Sølvet kan også have været udsat for såkaldt kuppe-
lation – en rensningsproces, hvor der tilsættes bly, 
som kan have en anden proveniens end den oprinde-
lige malm (Ebsen & Jouttijärvi 2017: 29-36; Brepohl 
1999: 63f). 

Kalken 
Kalken er et lille sirligt stykke metalhåndværk, der 
måler 7,2 cm i højden (fig. 2). 

En kalk er opbygget af en række delelementer, 
som tilsammen kan give en idé om fremstillings-
tidspunktet. Disse elementer, som er generelle for de 
middelalderlige kalke, er: fod, skaft, knop (også kal-
det nodus) og bæger. Foden på kalken fra Odense ud-
gøres af en cirkulær standflade med en lille fortykket 
rand; herfra rejser skaftet sig i et relativt stejlt og let 
konkavt forløb op til knoppen, der udgøres af en lidt 
fladtrykt kugle, der foroven og forneden er afgrænset 
af en perlekrans (fig. 3). Direkte fra den øverste per-
lekrans udspringer bægeret, der starter bredt ud i en 
omløbende ornamental plastisk frise af bukler (go- 
dronnering) omkring bægerets underdel. Over denne 
frise bliver bægeret igen smallere, inden det på ny 
breder sig ud i et tragtformet forløb med lige, ud-
adskrånende sider. Langs mundingen er der ligesom 
på standfladen en fortykket rand. Fod og skaft måler 
tilsammen ca. 4 cm i højden, mens bægerets højde er 
ca. 3,2 cm. Mundingen er ca. 4 cm i diameter. 

Fig. 2: Røntgenbillede af kalk og disk. Inskription og 
Guds hånd-motiv på disken ses tydeligt. Foto: Jannie 
Amsgaard Ebsen, Odense Bys Museer.  
X-ray photo of chalice and paten. Inscription and Dexte-
ra Domini motif is clearly visible.



7

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Ud over de ornamentale elementer – buklerne på 
bægeret og perlekransene omkring nodus – har kal-
ken ingen udsmykninger i form af billeder, inskripti-
oner eller lignende.

Disken
Disken er udformet som en lille cirkulær tallerken 
med en diameter på 6,3 cm. Den har en ret bred fane 
på 1,4 cm, der omslutter et ca. 2 mm dybt forsænket 
spejl med en diameter på ca. 3,5 cm. På fanen ses 
en indridset ornamentik bestående af to koncentriske 
cirkler og langs randen en inskription med tydeli-
ge latinske versaler (fig. 3). På spejlet ses indeslut-
tet i en cirkel en indridset hånd på baggrund af et 
ligearmet kors. Korsets ene arm er dog helt dækket 
af håndfladen og det tilhørende ærme. Hånden har 
strakt lange- og pegefinger, mens de øvrige fingre er 
bøjede ind mod håndfladen. Motivet er et velkendt 
kristent motiv, kaldet Dextera Domini – eller Guds 
hånd.2 Den omløbende inskription langs diskens 
rand nævner netop dette motiv og dets betydning. De 
latinske versaler er umiddelbart aflæselige (fig. 2). 
Eneste mærkværdighed i bogstavtypen set med nuti-
dige øjne er, at skråstregen i N’erne løber nedefra og 
op mod højre (и). Et lille kors markerer begyndelsen 
på teksten, som læses i urets retning: + DEXTERA 
DOMINI FECIT VIRTUTEM * AMN. Teksten kan 
oversættes til: ”Guds højre (hånd) har bragt sejr. 
Am(e)n”. Der er tale om et bibelcitat (se nærmere 
nedenfor).  

Fremgangsmåde i fremstilling af 
kalk og disk
I det latinsprogede middelalderlige værk ”De diver-
sis artibus”, som indeholder en grundig redegørelse 
for arbejdsprocesser i forskellige håndværk – bl.a. 
sølvsmedekunst – findes en detaljeret manual for, 
hvordan man fremstiller en kalk og patene i sølv. 
Værket er blevet til under pseudonymet Theophilus 
Presbyter, og forfatteren omtaler sig selv som munk 
og præst. Teksten afslører, at forfatteren også har 
solid håndværksmæssig erfaring, ikke mindst med 
sølv- og guldsmedekunst. Forfatterens identitet skal 
ikke diskuteres nærmere her, men værket menes at 
kunne tilskrives et benediktinerkloster i enten Hilde-
sheim eller Paderborn Stift og at være forfattet eller 
kompileret i første fjerdedel af 1100-tallet (Dodwell 
1961: xxxiii, xliv; Brepohl 1999). Theophilus de-
dikerer et kapitel med overskriften ”De fabricando 
minore calice” (Fremstillingen af den lille kalk) til 
at beskrive fremgangsmåden i produktionen af både 
små kalke og patener i sølv. Andre kapitler omhand-
ler fremstillingen af store kalke – egentlige alterkal-
ke – med forgyldning og indlagte (halv)ædelsten. 
(Brepohl 1999: 67-73). Det lille nadversæt, som be-
skrives, har slående ligheder med sættet fra Odense 
i udformning og i store træk også i fremstillingen.

Theophilus tager som udgangspunkt, at kalk og 
disk fremstilles som et sæt. Af sølvmængden anvendes 
halvdelen til kalkens bæger, en fjerdedel til kalkens 
fod (inkl. nodus) og en fjerdedel til patenen (Brepohl 

Fig. 3: Nadversættet fra Oden-
segraven efter afrensning. 
Foto: Jens Gregers Aagaard, 
Odense Bys Museer.  
Chalice and paten after clea-
ning.



8

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

1999: 65-66). Røntgenfotos af Odensekalken viser, at 
denne på tilsvarende vis består af to hoveddele (bæger 
og fod), som er samlet ved overgangen fra bæger til 
nodus (Ebsen & Jouttijärvi 2017: 21f) (fig. 2). 

Udgangspunktet for både bæger og fod er en 
støbt cirkulær metalskive, som ved smedning eller 
drivning med henholdsvis kuglehammer og planér-
hammer slås i den ønskede form. Til underlag for ud-
formningen af bægerets underdel nævner Theophilus 
et træstykke med en passende udhuling, mens den 
øvrige formning af metallet foregår på specifikke 
ambolte af forskellig form. F.eks. formes nodus som 
den første del af foden omkring en lille ambolt med 
kugleformet top, som slet og ret omtales som en 
”nodusambolt” (Brepohl 1999: 40, 67-69). Bukler-
ne, som ses på kalken fra Odense, omtales ikke hos 
Theophilus i forbindelse med små kalke, men der-
imod i kapitlet om store kalke, hvor denne dekora-
tion (costas rotundas) udføres med en punsel, mens 
bægeret midlertidigt er fyldt med størknet voks, som 
har den rette eftergivenhed (Brepohl 1999: 75).3 Per-
lekransen under nodus udformes ifølge Theophilus 
som en integreret del af kalkens fod, idet der – vek-
selvis med glødning af metallet – med en punsel 
hamres to cirkler, som løber omkring foden lige un-
der nodus. Når disse cirkler er hamret dybt nok, står 
en vulst frem, hvori perlerne markeres. Den øverste 
perlekrans fremstilles derimod som et løst element, 
der skal dække samlingen mellem fod og bæger 
(Brepohl 1999: 69f, 73). Det fremgår ikke præcist, 
hvordan denne perlekrans udfærdiges, muligvis med 
det prægningsaggregat, som Theophilus omtaler 
andetsteds, og hvori sølvtråd klemmes i perleform 
mellem to jernblokke (Brepohl 1999: 47). Udform-
ning kan også ske ved såkaldt rulning, hvor tråden 
trækkes hen over et hårdt underlag, mens perlerne 
udformes én for én med en såkaldt perlefil (Ebsen & 
Jouttijärvi 2017: 23-25). 

Kalken samles ved, at der udskæres en firkant i 
toppen af nodus, mens der på undersiden af bægeret 
påloddes en firesidet tap, som er slidset op i hjørner-
ne. Når tappen er stukket ned i hullet i nodus, sættes 
nedefra en lille ring omkring tappen. Til slut bøjes 
tappens fire sider ud, og derved låses samlingen. 

Kalken fra Odense er helt overordnet fremstil-
let efter Theophilus’ forskrifter. På både bæger og 
fod ses tydelige hammerspor, som viser, at metallet 
er smedet og drevet i form. På Odensekalken er ef-
terladt en fortykket rand langs rand og fod, som har 
styrket metallet, der i bægeret har en gennemsnitlig 
tykkelse på kun 0,3 mm. Tappen i bunden af bægeret 
er muligvis udformet lidt anderledes, end Theophilus 

foreskriver, men princippet med udbøjede flige, som 
holder samlingen på plads, og perlekransen, som 
dækker samlingen, er det samme (Ebsen & Jouttijär-
vi 2017: 17-25). 

Fremstillingen af disken er hos Theophilus noget 
mere kortfattet, formentlig fordi dette sølvsmedear-
bejde er langt mindre kompliceret. Udgangspunktet 
er en støbt cirkulær skive, og Theophilus lægger 
mest vægt på, at det forsænkede spejl i disken ud-
formes med en diameter, så den kan hvile i kalkens 
munding. At udsmykke disken med en indridset de-
koration er valgfrit (si volueris); men de elementer, 
som kan komme på tale, bliver nævnt: Dels koncen-
triske cirkelslag indridses med en passer og en omlø-
bende inskription. Dels kan på spejlet indridses bil-
ledet af enten lammet eller Guds hånd, ”som rækker 
ned fra himmelen og velsigner” (Brepohl 1999: 72). 
Disken fra Odense følger i størrelse, udformning og 
udsmykning forskrifterne hos Theophilus. Kalk og 
disk poleres til slut med en stump jerngenstand, med 
en klud og med fintmalet kridt, til de stråler (Brepohl 
1999: 71). Det fremhæves nogle gange, at middelal-
derlige kalke skulle udfærdiges i ædelmetal (guld), 
fordi den indvendige side af bægeret kom i berøring 
med Kristi blod – og at kalke i andre metaller der-
for som minimum skulle forgyldes indvendigt (An-
dersson 1963: 168-169). På hovedparten af de små 
sølvkalke fra Europa, som ligner Odensekalken, ser 
man dog ingen forgyldning, ligesom fænomenet hel-
ler ikke nævnes på sølvkalke hos Theophilus.4 Man 
må derfor formode, at det ikke har været fast praksis 
at forgylde små sølvkalke i den tidlige middelalder. 

Nadversættets funktion
Kalken og disken fra Odense synes at have udgjort et 
sæt fra starten. I hvert fald passer de sammen, såle-
des at diskens forsænkede spejl passer ned i kalkens 
munding som et låg (fig. 4). Dette er et karakteristi-
kum, som ses ved nadversæt, og som gør, at præsten 
har kunnet bære vin og brød frem samtidigt (Lindahl 
1979: 216f). Fra begravelser på engelske klosterkirke-
gårde kendes adskillige eksempler på nadversæt, hvor 
patenen i graven er placeret som låg oven på kalken 
(Gilchrist & Sloane 2005: 164), og formentlig har det 
samme været tilfældet i graven fra Odense. Som det 
fremgår af ovenstående, tages det også for givet i den 
omtrent samtidige middelalderlige håndbog ”De di-
versis artibus”, at kalk og disk fremstilles som et sæt 
(Brepohl 1999: 72). Når de eukaristiske genstande 
skal anvendes til nadverens vin og brød, giver den ene 
heller ikke mening uden den anden. 



9

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Det er blevet foreslået, at disken fra Odense 
kan være udformet på et senere tidspunkt end kal-
ken, måske for at gøre et halvt nadversæt komplet 
til gravlæggelsen (Ebsen & Jouttijärvi 2017: 28). 
Dette begrundes med, at disken synes at være et lidt 
mere usikkert udformet stykke håndværksarbejde. 
Eksempelvis er de omløbende cirkler omkring spej-
let ikke helt koncentriske, idet de formentlig ikke er 
afsat med en passer, men i frihånd. Ligeledes synes 
den omløbende inskription af være usikkert fordelt 
langs randen, idet både selve bogstaverne og afstan-
den imellem dem bliver større og større (Christen-
sen 2017). Desuden er tilføjet ordet ”amen” (AMN) 
sidst i inskriptionen. Dette ord er ikke en del af det 
oprindelige bibelcitat og skal muligvis udfylde til-
oversbleven plads i diskens omkreds. Alligevel må 
det dog betragtes som en ren hypotese, at kalk og 
disk er fremstillet hver for sig, og disken er under 
alle omstændigheder fremstillet til at matche kalkens 
størrelse. 

Inskriptionen på disken er et citat fra den mid-
delalderlige Biblia Vulgata, Salmernes Bog 117:16. 
I den moderne danske bibel findes dette bibelvers i 
Salmernes Bog 118:16 oversat som: ”Herrens højre 
hånd bringer sejr”. Denne salme indgik i liturgien på 
påskedag, som samtidig var årets vigtigste nadver. I 
løbet af 1200-tallet blev en årlig altergang i påsken 
påbudt som et minimum for lægfolk. Mens det senere 
i middelalderen blev almindeligt, at præsten indtog 
nadveren på menighedens vegne, deltog menigheden 
i højere grad i kommunionen indtil 1200-tallet, hvil-

ket krævede alterkalke og diske af en vis størrelse. 
(Andrén 1963: 671-72; Otto 1963: 675). Odensesæt-
tets beskedne størrelse gør det usandsynligt, at der 
er tale om et decideret altersæt, som har fungeret i 
forbindelse med messe i en kirke. 

I middelalderen fandtes et varieret udvalg af nad-
versæt, som havde forskellige funktioner både i og 
uden for kirken. Nadversættenes forskellige formål 
afspejles til dels i genstandenes udformning og stør-
relse. Man kunne således skelne mellem nedenståen-
de typer af kalke: Calix ministerialis eller calix maior 
var den almene og store alterkalk, som blev anvendt 
ved messen i kirken. I den tidlige del af middelal-
deren fik menigheden som nævnt også del i vinen, 
hvilket krævede en kalk af en vis størrelse. Bevarede 
tyske kalke, som med sikkerhed kan siges at have 
fungeret som alterkalke, kan dog måle helt ned til 12-
13 cm i højden. Væsentlig mindre er de kalke, som er 
fundet i gejstlige grave og tolket som regulære grav-
kalke, fremstillet til brug ved gravlæggelsen. Disse 
gravkalke kan dog sagtens have haft en funktion i 
den gravlagte persons levetid, inden de fulgte med i 
graven. Det er oplagt at tolke de små kalke som per-
sonlige rejsekalke, kaldet calix viaticus. Betegnelsen 
calix minor forekommer også, men referer ofte blot 
til størrelsen eller til en kalk af underordnet vigtighed 
f.eks. i en kirke, som havde flere nadversæt. Af mid-
delalderlige kalke med en meget konkret anvendelse 
kan nævnes calix baptimalis, hvoraf barnet i dåbsri-
tualet fik mælk med honning (Elbern 1963: 27). 

Det er selvsagt vanskeligt at vurdere et nadversæts 

Fig. 4: Disken passer som et 
låg i kalkens munding.  
Foto: Jens Gregers Aagaard. 
Odense Bys Museer.  
The paten fits as a lid on top 
of the chalice.



10

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

præcise funktion alene ud fra dets fysiske udform-
ning. Fundkonteksten og størrelsen fra nadversættet 
fra Skt. Albani Kirke i Odense gør det dog sandsyn-
ligt at tolke sættet som et personligt rejsesæt, der har 
fulgt sin gejstlige ejer i graven. Gravkalke kendes i 
europæisk sammenhæng i ganske ydmyge materialer 
som bly, træ, læder og endda voks.5 Nadversættet fra 
Odense er som nævnt fremstillet i sølv og overholder 
dermed den katolske kirkes påbud om, at de eukari-
stiske kar, som kom i berøring med Jesu legeme og 
blod, skulle være fremstillet af ædle metaller – sølv 
eller guld (Andersson 1963: 168 f).

Udstyr i bispegrave
Tilstedeværelsen af nadversættet i graven efterlader 
ingen tvivl om, at der er tale om en gejstlig begravel-
se. At der formentlig er tale om en højtstående gejst-
lig, understreges af gravens påfaldende og bekoste-
lige udformning i frådstensblokke og det faktum, at 
kalk og disk er udført i næsten rent sølv. Fra England 
kendes senere i middelalderen gravkalke fra såvel 
bispegrave som præstegrave. Her synes det dog at 
være en regel, at præster begraves med kalke af tin, 
mens bisper og ærkebisper gravlægges med kalk og 
disk af ædelt metal. Således kendes fra England over 
30 grave med tinkalke, mens der kendes syv sølv- 
eller forsølvede kalke fra bispegrave og tre fra ær-
kebispegrave. I 1229 fastslår biskoppen i Worcester, 
at hver kirke skal have to kalke; en af sølv til mes-
sebrug og en af tin, som skal begraves sammen med 
præsten (Daniell 1998: 168). Det kunne antyde, at 
kalke af sølv var forbeholdt højtstående gejstlige, og 
lignende tanker har måske gjort sig gældende andre 
steder i den vesteuroppæiske kirke. Skt. Albani Kir-
ke regnes for Odenses ældste domkirke på baggrund 
af en oplysning i den såkaldte yngre passio – en lev-
nedsbeskrivelse over Knud den Hellige fra 1200-tal-
let (Christensen & Hansen 2017, denne publikation, 
Danmarks Kirker. IX Odense Amt 1990, bd. 3: 1730; 
Vitae 1908: 552). Domkirkeværdigheden overgår 
omkring 1095 til den nyopførte Skt. Knuds Kirke. 
Der må derfor med al sandsynlighed være tale om en 
bispegrav fra 1000-tallet. 

Man kan argumentere for, at de sikre tegn på den 
gravlagtes bispeembede, nemlig bispehue, bispestav 
og bispering er fraværende i graven fra Odense Skt. 
Albani Kirke. Fraværet af bispehuen kan dog for-
klares med den generelle bevaringstilstand i graven, 
hvor ingen spor af de tekstiler, som den gravlagte 
uden tvivl har været iklædt, var bevaret. Faktisk kan 
der ud fra skelettets placering i graven argumenteres 

Fig. 5: Tegning af den udgravede ærkebisp Gerhards 
grav i Bremen St. Petri Kirke. På tegningen ses, hvordan 
mitraen betinger en placering af den gravlagte, som er 
trukket lidt mod øst i graven. Illustration: Brandt 1988, 
www.schweizerbart.de/9783510651214/  
Sketch of the grave of bishop Gerhard in the Bremen 
Cathedral. The mitra causes the head of the deceased to 
be located outside the head niche. 



11

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Dødsår Bisp/ærkebisp By/kirke Kalk Disk Stav Ring Tavle Kors
936 Unni Bremen
956 Ruotbert Trier
965 Bruno Köln
989 Osdag Hildesheim
994 Wolfgang Regensburg
968-1028 NN Zeitz
1021 Heribert Köln
1023 Arnulf Halberstadt
1029 Unwan Bremen
1031 Aribo Mainz
1036 Pilgrim Köln
1039 Reginbald Speyer
1044 Azecho Worms
1044 Thietmar Hildesheim
1047 Suidger (pave) Bamberg
1047 Poppo v. Babenberg Trier
1047 Rudolf Schlewsig
1060 Konrad Speyer
1075 Anno II Köln
1078 Udo Trier
1079 Hezilo Hildesheim
1084 Friedrich I Münster
1093 Gregorius (Armenien) Passau
1000-tal NN Osnabrück
1101 Liemar Bremen
1101 Egilbert Trier
1114 Udo Hildesheim
1123 Friederich Bremen
1124 Bruno von Bretten Trier
1128 Gottfried Trier
1130 Berthold Hildesheim
1137 Adalbert I Mainz
1149 Rudolf Halberstadt
1152 Albero von Montreuil Trier
1153 Heinrich I Mainz
1153 Bernhard I Hildesheim
1168? Hartwig I (?) Bremen
1169 Hillinus v. Fallemannien Trier
1192 Konrad II Worms
1100-tal NN Hildesheim
1100-tal NN Osnabrück
1100-tal NN Bremen

Fig. 6: Oversigt over gravudstyr i tyske bispe- og ærkebispegrave. Sammenstillingen er udarbejdet af forfatteren på baggrund 
af oplysninger fra Goetting 1984, Brandt 1988, Päffgen 2011 og Weibezahn 2006. Grave goods in German bishops’ graves.



12

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

for, at personen har båret en bispehue. På trods af 
at dele af skelettet var relokeret pga. moderne for-
styrrelser af graven, kunne det konstateres, at kraniet 
har ligget lige uden for den niche til hovedet, som er 
i gravens vestende. Selv om den gravlagte med sin 
højde på ca. 1,75 m sagtens kunne være i graven, er 
skelettet altså rykket lidt mod øst, hvilket også for-
årsagede, at fødderne var stemt helt op mod kistens 
østende. Denne påfaldende placering har muligvis 
givet plads til en bispehue i hovednichen. Sådan en 
placering kendes fra ærkebiskop Gerhards grav fra 
Bremen (†1258) (fig. 5). 

Hvad angår fraværet af bispestav og bispering, 
som formentlig begge ville være helt eller delvist af 
metal og dermed bevaret, er det relevant at se mod 
det tyske område og domkirkerne i Bremen og Hil-
desheim. Fra disse domkirker kendes flere under-
søgte bispebegravelser, hvortil der kan knyttes både 
navn og dødsår. Her er det langtfra ualmindeligt, at 
selv ærkebisper før år 1200 blev begravet uden dis-
se værdighedstegn. I Hildesheim kendes to tidlige 
bispebegravelser (1044 og 1079), der blot rumme-
de et nadversæt, mens en begravelse fra 989 og to 
begravelser fra 1100-tallet (1114 og 1153) var ud-
styret med bispestav (Goetting 1988: 263, 294, 312, 
380). I Bremen indeholdt to grave fra 1101 og 1123 

udelukkende kalk og disk, mens en ikke nærmere 
dateret grav fra 1100-tallet (som tidligere blev til-
skrevet ærkebiskop Bezelin †1043) var udstyret med 
bispestav og ring. Endelig var samtlige seks udgra-
vede bremerske ærkebispegrave fra anden halvdel af 
1100-tallet og frem til første halvdel af 1400-tallet 
udstyret med bispestav – og i mange tilfælde også 
med nadversæt og en bispering (Brandt 1988: 50ff; 
Weibezahn 2006: 106). Tendensen ser altså ud til at 
gå mod et stadig større antal genstande i bispernes 
grave i løbet af middelalderen. Et hjemligt eksem-
pel er Absalons grav i Sorø fra 1201, der indeholdt 
bispehue, bispestav, ring, sølvkalk – og vistnok en 
disk, som siden er forsvundet (Danmarks Kirker. V 
Sorø Amt 1936-38, bd. 1: 79ff). 

Hosstående skema viser gravudstyr i undersøgte 
tyske bispegrave før år 1200 (fig. 6). Kun genstande, 
som har betydning for bispeembedet, er taget med, 
mens personlige genstande som kamme og knive er 
udeladt. Ligeledes er tilstedeværelsen af biskoppeli-
ge klæder udeladt, selv om de findes i mange tilfæl-
de. Man må formode, at biskopperne altid har været 
påklædt i graven som foreskrevet i liturgiske hånd-
bøger (Madsen 1990: 122). Der må tages forbehold 
for lakuner i skemaet, idet nogle af gravene er under-
søgt for flere hundrede år siden og ikke som egent-

Fig. 7:  Rekonstruktion af nadversættet fra Haraldsborg. Tegning: Birgitte Videbæk. Efter Lindahl 1979: 217.  
Reconstruction of chalice and paten from Haraldsborg.



13

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

lige udgravninger, ligesom forskellige bevaringsfor-
hold gør, at genstande af forgængelige materialer kan 
være helt forgået eller overset ved undersøgelserne. 
Der er langtfra i alle tilfælde oplysninger om, hvor i 
graven eventuelle nadversæt er fundet, men ved flere 
af gravene i Bremen ses de at være placeret på den 
gravlagtes bryst.

Stilistiske paralleller 
Det danske parallelmateriale af kalke og diske fra tid-
lig middelalder er begrænset. Det såkaldte Jellingbæ-
ger fra gravkammeret i Nordhøjen i Jelling er tidli-
gere blevet tolket som en alterkalk (Andersson 1963: 
169). Der er dog ingen stilistisk parallel mellem det 
lille sølvbæger og kalken fra Odense. Ved Tømme-
rup Kirke nær Kalundborg er der ved gravearbejde 
fundet et lille sølvbæger, der kan tolkes som en kalk, 
men som Danmarks Kirker vurderer til snarere at 
være et verdsligt drikkebæger (Danmarks Kirker. IV 
Holbæk Amt 1979-1994, bd. 3: 1433 f). Der er ingen 
sikker datering, men bægeret er næppe meget yngre 
end fra år 1200.  Med en skarpkantet knop og et bæ-
ger med rette, skrånede sider er dette bæger heller 
ikke en direkte parallel til kalken fra Odense. 

Det hidtil ældste, kendte danske nadversæt udgø-
res af en disk og en delvist bevaret kalk af en luefor-
gyldt sølvlegering, som er fundet ved pløjning ved 
Haraldsborg voldsted i nærheden af Roskilde. Dette 
sæt dateres til starten af 1100-tallet (fig. 7). Disken fra 
Haraldsborg er ligesom disken fra Odense udsmyk-
ket med Guds hånd og en omløbende skrift – inderst 
omkring motivet står DEXTERA DNI – men i øvrigt 
er sættet fra Haraldsborg meget mere forfinet i sin ud-
smykning. Kalken har således en gennembrudt knop 
med seks korsblomster, og disken har en ellevepas-
formet forsænkning i spejlet. En sådan udformning 
– med ottepasform – omtales hos Theophilus under 
fremstillingen af større, forgyldte diske. Haraldsborg-
sættet er også noget større end Odensesættet, idet kal-
kens højde og diskens diameter begge er omkring 11 
cm (Lindahl 1979: 216 ff; Brepohl 1999: 117). I ær-
kebiskop Absalons grav i Sorø fra 1201 er ligeledes 
fundet en kalk af sølv, mens der i to teglstensbygge-
de grave fra Roskilde Domkirke er fundet nadversæt 
støbt i tin, der dateres til starten af 1200-tallet (fig. 
8). Endelig er der ved den forsvundne Æbelholt Klo-
sterkirke som gravgods fundet et nadversæt af bly, 
der ikke knyttes til en konkret grav (Danmarks Kir-
ker. III København Amts 1944-1951, bd. 4: 1969 f & 
1975; Mackeprang 1906: 80ff; Danmarks Kirker. II 
Københavns Amt 1964-1979, bd. 3: 1431 f). Disse 

kalke har dog alle et temmelig anderledes udtryk end 
kalken fra Odense, idet bægrene er udformet som ret 
lave og brede åbne skåle. Absalonkalkens knop er en 
noget mere sammenpresset kugle, mens den på de tre 
øvrige sjællandske fund blot er en cirkulær skive om-
trent 2/3 oppe på skaftet. Disse fire kalke kan beteg-
nes som yngre romanske og udgør en lidt yngre type 
end kalken fra Odense. Blandt de danske kalke og 
diske fra tidlig middelalder er den nærmeste parallel 
til sættet fra Odense altså kalken og disken fra Ha-
raldsborg, uden at de to sæt kan siges at have et helt 
ens udtryk i detaljerne. 

For at finde nærmere stilistiske paralleller er det nød-
vendigt at se mod det øvrige kontinentale Europa og 
Skandinavien samt til tiden før og lige efter år 1100.6 
Især fra det tyske område kendes adskillige gravkal-
ke fra denne periode, hvoraf mange kan relateres til 
kendte bispers gravlæggelser. Dette giver forholds-
vis sikre terminus ante quem-dateringer. 

Fra Hildesheims domkirke kendes fire små nad-
versæt i sølv fra perioden 989-1114, som er i slægt-
skab med sættet fra Odense, uden at der er tale om 
direkte paralleller – Guds hånd-motivet og -inskripti-
onen ses på flere af diskene, mens kalkene kun har én 

Fig. 8: Senromansk gravkalk fra grav i Roskilde Dom-
kirke. Foto: Nationalmuseet. Efter Danmarks Kirker. III. 
København Amt 1951: bd. 4: 709. 
Early 13th century chalice from grave in Roskilde Cat-
hedral. 



14

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

eller slet ingen perlekranse omkring nodus (Brepohl 
1999: 99; Elbern 1963: 67-68).

Det er oplagt at sammenligne gravudstyret fra 
Odense med bispegravene i Bremens domkirke, idet 
den kirkelige organisation i Danmark i hvert fald i 
dele af 1000-tallet var underlagt ærkebispesædet i 
Hamborg-Bremen. Netop fra Bremens domkirke 
kendes flere nadversæt fra ærkebispegrave. Især to 
diske fra Bremen har store ligheder med den oden-
seanske. Den ene stammer fra ærkebiskop Liemars 
grav (†1101). Disken har en diameter på ca. 7,5 cm 
og er på spejlet udsmykket med en indridset Guds 
hånd på baggrund af et kors og indesluttet i en cir-
kel. På fanen ses en cirkel omkring spejlet, men i 
øvrigt er denne uden udsmykning (fig. 9 nederst). 
Endnu mere lig disken fra Odense er imidlertid en 
disk, der menes at stamme fra ærkebiskop Friede-
richs grav (†1123) (fig. 9 øverst). Disken dateres til 
anden halvdel af 1000-tallet eller starten af 1100-tal-
let. Denne disk er 9 cm i diameter og er på spejlet 
udsmykket med Guds hånd med omtrent samme fin-
gerstilling som på hånden på Odensedisken. På fanen 
ses – indesluttet i koncentriske cirkler – inskriptio-

nen ”DEXTERA DOMINI” (Brandt 1988: 144f & 
278 f). Bogstavtyperne minder meget om dem, der er 
anvendt i inskriptionen fra Odense; dog har den bre-
merske indskrift en uncialform af bogstavet E – samt 
et A med en tværstav, der går ned i en spids. Ingen af 
disse typer ses på indskriften fra Odense. 

Kalkene fra de pågældende bispegrave i Bre-
men er dog heller ikke direkte paralleller til kalken 
fra Odense. Faktisk ser denne ud til at adskille sig 
lidt fra de øvrige kendte kalke fra tidlig romansk tid 
ved bægerets udformning med bukkelfrisen og den 
todelte form med en bredere underdel og en tragt-
formet overdel. Imidlertid kendes denne udformning 
af kummen fra flere afbildninger af alterkalke fra ot-
tonsk og tidlig romansk tid (936-ca. 1100). F.eks. ses 
et bæger med denne udformning på en alterbordsfor-
side fra Aachen fra omkring år 1000 (fig. 10). Bort-
set fra hankene minder denne kalks bæger meget om 
Odensekalkens. Det samme kan siges om en kalk, 
som er afbildet på det såkaldte Erphokrucifiks, der 
dateres til tiden 1085-97. På et relikviegemme, som 
kejser Henrik II skænkede domkirken i Bamberg ca. 
1010, ses en hankeløs kalk, der i sine enkeltheder 

Fig. 9: To nadversæt fra 
gravfund i Bremen Domkir-
ke. © Rita Stumper, Bremen 
(Dom-Museum). 
Chalice and paten from the 
archbishops’ graves in Bremen 
Cathedral.



15

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

udgør en tæt parallel til kalken fra Odense (Elbern 
1963: 34ff, 38 & 44) (fig. 11). Man antager, at disse 
afbildninger af kalke fra ottonsk tid er en billedlig 
videreførelse af kalke, som kendes fra karolingisk 
tid (slutningen af 700-slutningen af 800-tallet) eller 
endog senantikken, og at kalkene i ottonsk tid ikke 
nødvendigvis så sådan ud. Man afbildede i stedet en 
stivnet form – et tegn – der i 1000-tallet signalerede 
”alterkalk” (Ibid.: 38). Især buklerne på underdelen 
af bægeret samt hankene synes at være arkaiske træk 
i 1000-tallet.  

Fra domkirken i Reims i det nordlige Frankrig ken-
des et nadversæt fra biskop Gervasius’ grav (†1067), 
som har mange ligheder med sættet fra Odense (fig. 
12) (Elbern 1963: 35, 38, 72f). Kalkens overordnede 
form med konisk skaft, perlekranse omkring en kug-
leformet knop og bægerets overordnede form er en 
parallel til kalken fra Odense. De S-formede hanke 
kan som nævnt ovenfor være et arkaisk træk. Disken 
har også et indridset Guds hånd-motiv med en om-
løbende inskription, som dog i dette tilfælde omta-
ler den evigt nærende Kristus, altså en henvisning til 
nadverbrødet. Kalken måler 9 cm i højden og disken 
8,5 cm i diameter og tolkes derfor som gravkalk og 
–disk eller bispens personlige rejsesæt. 

Endelig kendes fra Skara Domkirke i Sverige to 
alterkalke, som er fundet i grave. Især den såkaldte 
Sunekalk og tilhørende disk har ligheder med sættet 

Fig. 10: Detalje med alterkalk fra alterbordsforside fra 
gyldent alter i Aachens domkirke. Efter Elbern 1963.
Detail of chalice from the Golden Altar in Aachen Cat-
hedral. 

Fig. 11: Detalje med alterkalk fra bagsiden af et reli-
kviegemme skænket af kejser Henrik II til domkirken i 
Bamberg. Fremstillet ca. år 1010. Tilhører Schatzkammer 
der Residenz, München. © Bayerische Verwaltung der 
staatlichen Sclösser, Gärten und Seen.   
Detail with chalice from the back of a reliquary donated 
by emperor Henry II to the Barmberg Cathedral. 

Fig. 12: Nadversæt fra bisp Gervasius’ grav i Reims’ 
domkirke. © Regards, Banque d’Images des Monuments. 
Chalice and paten from the grave of Gervasius in Reims 
Cathedral.



16

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

fra Odensegraven (fig. 13). Kalken, der er delvist re-
konstrueret, har navn efter en inskription langs ran-
den, hvor ordene ”SVNI ME FECIT” indgår, og da-
teres til det sene 1000-tal eller tidlige 1100-tal. Den 
er af sølv og har en højde på omtrent 9 cm. Ornamen-
tikken på Sunekalken med to omløbende tekstbånd 
og en glat nederste del af bægeret er forskellige fra 
Odensekalken, men i sin form minder Sunekalken så 
meget om Odensekalken, at den må betegnes som 
nærmeste parallel. Kalken har en cirkulær fod, som 
løber op i et konisk skaft. Knoppen udgøres af en 
kugle, som er omgivet af perlekranse. Bægeret ud-
springer direkte over knoppen og har en bred under-
del, hvorover det igen springer tilbage og breder sig 
ud i en tragtformet overdel med lige, udfaldende si-
der. Den tilhørende disk har en diameter på 7,2 cm 
og er i lighed med disken fra Odense udsmykket med 
et indridset Guds hånd-motiv i spejlet og en omlø-
bende tekst på fanen, hvor Guds hånd nævnes: HEC 
EST DEXTERA DI QVE PELLIT NOXIA MUNDI 
(Dette er Guds højre (hånd), som styrer den syndige 
verden) (Andersson 1963: 169; Elbern 1963: 74). 

Nadversættets datering og  
proveniens
Ud fra stilistiske træk og et forholdsvis veldateret 
europæisk parallelmateriale kan nadversættet fra 

Odense omtrentligt dateres. Fremstillingsmåden, der 
er meget tilsvarende Theophilus’ forskrifter fra star-
ten af 1100-tallet giver som udgangspunkt en bred 
datering til den tidlige del af middelalderen, idet 
man må formode, at Theophilus bygger sin tekst på 
en kendt håndværkstradition, hvis udbredelse i hvert 
fald i Nordvesttyskland – og måske i større dele af 
Europa – sikres gennem afskrifter af værket, hvoraf 
flere kendes (Dodwell 1961: lvii-lxx). Gotiske kalke 
blev samlet med gevind, men denne metode var The-
ophilus ikke bekendt med (Brepohl 1999: 73).  

Den tidligste veldaterede parallel til Odensekal-
ken er den ovennævnte gengivelse af en kalk på 
Henrik d. II’s relikviegemme fra omkring 1010. Som 
nævnt kan visse træk på nogle kalke pege endnu læn-
gere tilbage i tiden, men på trods af at der allerede i 
988 nævnes en biskop i Odense, er det næppe rime-
ligt ud fra fundkonteksten at datere Odensekalken til 
900-tallet (Danmarks riges breve, 1. rk. 1. bd., nr. 
343). De nævnte paralleller dateres alle til anden del 
af 1000-tallet eller starten af 1100-tallet, og for grav-
kalkene skal naturligvis tages højde for, at de kan 
have haft en vis egenalder, før de endte i gravene, 
hvis de har udgjort bispens personlige rejsesæt. 

Det indbyrdes størrelsesforhold mellem Odense-
kalkens delelementer synes ved en sammenligning 
med det tyske materiale også at pege mod 1000-tal-
let. Fra denne periode begyndte kalkene at få længere 
skaft og lavere bæger, således at bægerets højde, der 

Fig. 13: Sunekalken og disk fundet i en ukendt bisps grav i Skara Domkirke. © Historiska Museet, Stockholm.  
The so-called Sune Chalice and paten found in the grave of an unknown bishop in Skara Cathedral.



17

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

i tidligere århundreder var dominerende, nu udgjorde 
mindre end halvdelen af den samlede højde (Elbern 
1963: 49). På kalken fra Odense måler kummen ca. 
3,2 cm i højden og underdelen (fod, skaft og knop) 
4 cm. 

Guds hånd-motivet på disken peger også mod den 
tidlige romanske periode. I det tyske materiale ses 
det forholdsvis enkle motiv at være meget anvendt 
på diske, der dateres til århundrederne omkring 
1100. Især på diske, fundet i bispegrave, ses motivet 
at være det dominerende fra Hildesheimbispen Os-
dag (†989) og frem til Udo – ligeledes bisp i Hilde-
sheim (†1114) – samt i den grav, der formentlig skal 
tilskrives Bremerbispen Friederich (†1123) (Elbern 
1963: 179 f).

De bogstavtyper, der er anvendt i inskriptionen 
på disken fra Odense, må identificeres som tidlige 
romanske versaler. Bogstaverne er meget klassiske i 
deres form, men et romansk træk ses bl.a. ved A’erne, 
som har fået en vandret streg over toppen. De nærme-
ste paralleller herhjemme til indskriftens epigrafik er 
det såkaldte Gunhildskors af hvalrostand fra ca. 1150 
samt den førnævnte disk fra Haraldsborg voldsted fra 
starten af 1100-tallet. Begge disse indskrifter gør dog 
delvist brug af uncialformer af visse bogstaver, og 
der ses sammenskrivninger af flere bogstaver (Bæk-
sted 1968: 33 ff.). Sådanne epigrafiske træk ses ikke 
på indskriften fra Odense. Det er således ikke muligt 
at give en snæver datering ud fra de epigrafiske ka-
rakteristika, men der er i hvert fald tale om en tidlig 
romansk inskription. Når der ikke – som fra de andre 
kendte danske inskriptioner – er en sammenblanding 
af versaler og uncialer, kan det antyde, at der ikke er 
tale om et dansk arbejde. Den konsekvente brug af 
versaler må opfattes som pegende bagud i tid, eller 
måske som bevidst antikiserende. 

En tilsvarende bred datering giver gravkistens 
materiale, frådsten, der formentlig er udvundet lokalt 
i et brud i Odense Ådal.7 Materialet knyttes traditio-
nelt til den ældste generation af stenbyggede kirker 
herhjemme i 1000-tallet og det tidlige 1100-tal og 
er anvendt bl.a. i krypten i Skt. Knuds Kirke, der i 
slutningen af 1000-tallet var under opførelse omtrent 
100 m sydvest for gravens fundsted (Liebgott 1989: 
123).              

En AMS-datering på skelettet fra graven har 
ikke kunnet indsnævre tidspunktet for gravlæggel-
sen yderligere, men synes i hvert fald at bekræfte 
den stilistiske datering af gravudstyret til 1000-tal-
let. Netop i 1000-tallet er der markante plateauer på 
kalibreringskurven, og det betyder, at skelettet kun 
kan dateres inden for forholdsvis vide rammer (2σ, 

74,7% 980-1050, 16,3% 1083-1127, 4,4% 1136-
1152).8 

De historiske kilders udsagn om Odense-bispe-
sædets tidligste historie gør det rimeligt at antage, 
at nadversættet skal dateres til perioden ca. 1020-
1095. Omkring 1020 kendes det første navn på en 
Odensebiskop, nemlig Reginbert (Adam af Bremen: 
118). I 1095 er byggeriet af den nye domkirke, Skt. 
Knuds Kirke så fremskredet, at kong Knuds jordiske 
rester flyttes fra hvilestedet i Skt. Albani Kirke og 
hertil (Danmarks Kirker. IX Odense Amt 1990, bd. 1: 
133). Efter dette år må det forventes, at også Oden-
sebisperne stedtes til hvile i den nye domkirke, hvor 
de havde deres virke. 

Det er sandsynligt, at nadversættet er fremstillet i 
det tysk-romerske rige og meget muligt omkring ær-
kebispesædet i Bremen, hvor der findes tætte stilisti-
ske paralleller, og hvortil de kirkelige forbindelser til 
Danmark i slutningen af 1000-tallet var stærke. Sølv-
smeden har uden tvivl kendt til den tradition, som 
senere sammenfattes i ”De diversis artibus”. At søl-
vet skulle være udvundet i England modsiger ikke, 
at nadversættet er udformet i det nordlige Tyskland. 
Handelen med råvarer har været stor, ikke mindst in-
den for kirken, og det synes ikke urimeligt, at sølv 
har været transporteret fra England til eksempelvis 
Bremen (Rasmussen 1970). 

Samlet set må nadversættet og begravelsen date-
res til 1000-tallet ud fra stilistiske træk ved nadver-
sættet – og formentlig til århundredets anden halvdel. 
Dermed er bispegraven, kalken og disken fra Odense 
blandt Nordens ældste og kan være med til at kaste 
nyt lys over den tidlige kirkehistorie. 

Summary
Chalice and paten from the Church of St. Alban, 
Odense 

 
In the autumn of 2015, Odense City Museums had the 
opportunity of undertaking a small-scale excavation 
at the site of the medieval Church of St. Alban in the 
centre of Odense. In this church King Canute the Holy 
was killed and buried in front of the altar in 1086. Ac-
cording to a later medieval source, the church was the 
cathedral of Funen at that time. During the middle 
ages, the church was rebuilt several times and finally 
abandoned and demolished in the 1540s. 

A well-preserved grave containing a coffin of tra-
vertine ashlars was found, which had originally been 
constructed inside the church. The grave revealed 



18

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

the skeleton of a man aged 45-55. At his right hand, 
a small set consisting of a small-scale silver chalice 
and paten was found (fig. 1). Given the grave’s lo-
cation inside the nave of the church, the elaborate 
coffin, and clerical grave goods, the grave is believed 
to be that of a bishop. 

The chalice is 7,2 cm tall and has only ornamental 
decorations while the paten has an incised decoration 
showing a Dextera Domini (the Hand of God) motif 
and an inscription citing a Bible verse mentioning 
the hand of God (figs. 2 and 3). The craftsmanship 
that is put into the production of both chalice and 
paten is very similar to that which is described in the 
early twelfth century work “De Diversis Artibus”, 
which is believed to stem from a Benedictine mo-
nastery in North-West Germany. The author using 
the pseudonym Theophilus dedicates a chapter of his 
treatise to such small chalices and patens, that are 
beaten not cast. Theophilus also describes possible 
decorations for the paten as either the Lamb of God 
or The Hand of God.

During the middle ages, different types of chali-
ce and paten sets existed for various uses, the Calix 
ministerialis or Calix Maior being the chalice used 
for church services. Given its small size, the set from 
Odense is believed to have been the private travel set 
or calix viaticus of a bishop buried alongside him. 
The paten fits on top of the chalice as a lid, and it is 
believed that the two was originally a set, enabling 
the owner to carry the consecrated wine and bread at 
the same time. (fig. 4). 

The inclusion of a chalice and paten in the grave 
leaves no doubt about the deceased being clerical. 
The elaborate coffin and the location inside the ca-
thedral suggest that it is, in fact, a bishop. A great 
number of burial chalices retrieved in England seem 
to suggest that while priests were buried with pewter 
chalices, silver chalices were reserved for bishops 
or archbishops. No clear evidence of the Episcopal 
office was preserved in the grave and may, in all pro-
bability, not have existed. Neither was any eviden-
ce from the robes preserved even though there must 
have been some. Even though some bones had been 
relocated when the west-facing end of the coffin was 
disturbed by construction work in the twentieth cen-
tury, it was obvious that the skeleton had been placed 
in a remarkable manner inside the coffin. The head 
was placed just outside the niche at the west-facing 
end of the coffin while the feet were pressed against 
the east-facing end. This was probably because the 
space in the niche was occupied by the mitre as was 
the case, for instance, in the grave of Bishop Gerhard 

(†1258) in Bremen Cathedral (fig. 5). No crosier or 
ring indicating a bishop’s status was found in the 
Odense grave, but evidence from various German 
bishops’ graves from the years 936 to 1192 proves 
that these objects are not always present in graves 
attributed to specific bishops or archbishops (fig. 6). 

The chalice and paten from Odense might pro-
ve the best way of dating the bishop’s grave. The 
parallel material seems to suggest sometime in the 
eleventh or the early twelfth century. The inscription 
on the paten is in Latin capitals with no uncials whi-
le other early inscriptions from Danish finds (early 
twelfth century) all use uncials. The hand-of-God 
motif on the patens was widely used mainly in the 
10th and 11th century in Germany while other motifs 
dominated in later centuries. Also, the proportions of 
the Odense chalice with the cup being smaller than 
the stem seem to reflect a general development in the 
German chalices from the eleventh century. 

Material comparable to the Odense chalice and 
paten has been sought in Danish finds. However, 
only a handful of twelfth- and early thirteenth chali-
ces and patens are known today. The best parallel is 
a gilded chalice and paten found by ploughing as part 
of a hoard near Haraldsborg (fig. 7). This set shows 
some similarities to the Odense set, but is generally 
more elaborate. It is dated to the early twelfth cen-
tury. 

A further four chalices (some with patens) were 
found in graves in Zealand, and are quite similar to 
each other.  A silver chalice was found in the grave 
of Archbishop Absalon († 1201) in Sorø, two pewter 
chalices were found in graves (believed to be priests’ 
graves) in Roskilde Cathedral (fig. 8), and a lead 
chalice was found in the grounds of the cemetery 
at the Æbelholt Monastery. These chalices are quite 
different from the Odense chalice, their cups being 
lower and wider and the knob on the stem more com-
pressed, even forming a flat dish. They date from the 
first half of the thirteenth century and are somewhat 
younger than the Odense chalice. 

Closer parallels, though not exact matches, to 
the Odense chalice and paten can be found both in 
Sweden and in continental Europe, e.g. burial cha-
lices and discs from the Hildesheim Cathedral. It is 
logical to look at burial chalices and patens from the 
Bremen Cathedral, since the Archdiocese of Ham-
burg-Bremen held supremacy of the Nordic church 
in the eleventh century. Especially two patens from 
the many bishops’ graves excavated in this church 
are related to the paten from Odense (fig. 9). Both the 
paten from bishop Liemar’s grave (†1101) and the 



19

NADVERSÆTTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

grave believed to be that of bishop Frederich (†1123) 
are decorated with the Dextera Domini motif in the 
centre, the latter also with an inscription very similar 
to the paten from Odense. Although not dissimilar in 
shape, the chalices from these two graves are not per-
fect matches of the Odense piece. Several Ottonian 
pieces of art bear depictions of chalices that are quite 
similar to the Odense chalice. The closest parallels 
mentioned in this article are depictions of chalices 
on the golden altarpiece in Aachen Cathedral dated 
c. 1000 (fig. 10) as well as on a reliquary donated 
by Emperor Henry II to the Cathedral of Bamberg 
around 1010 (fig. 11). Furthermore, the shape of an 
excavated chalice in Reims Cathedral from the gra-
ve of Bishop Gervasius (†1067) is a close parallel to 
the Odense chalice – except for the handles, which, 
in the eleventh century, might have been an archaic 
detail on a chalice. The paten from the same grave 
also has an engraved Dextera Domini motif (fig. 12). 
Finally, a chalice from an unknown bishop’s grave in 
Skara Cathedral, Sweden, is very similar in shape to 
the Odense chalice. This goes for the overall shape 
of the cup, the knob, and the stem. Likewise, the pa-
ten from this grave bears the Dextera Domini motif 
and an inscription mentioning this motif (fig. 14). 
Bearing in mind that the chalice and paten might 
have been quite old when placed inside the grave, 
they should probably be dated to the eleventh cen-
tury, possibly the latter half. A carbon dating of the 
skeleton gives quite a wide time frame, but the most 
likely date is the eleventh century. The earliest name 
of an Odense bishop emerges around the year 1020, 
and at that time the Church of St. Alban was the Ca-
thedral. It is known from historical records that the 
bishopric of Odense was moved from the Church of 
St. Alban to the newly constructed nearby Church of 
St. Canute around the year 1095. After this time, the 
bishops in Odense must have been buried in the new 
Cathedral. Thus, the grave in Odense most likely da-
tes from the period 1020-1095. Judging from styli-
stic parallels the chalice and paten are probably made 
in North-West Germany. This is further emphasized 
by the fact that the archbishopric in Hamburg-Bre-
men held supremacy over the Danish church until 
the beginning of the twelfth century. Being one of 
the oldest excavated Bishop’s grave in Scandinavia 
this find is likely to spread new light on early Danish 
church history.   

Litteraturliste
Adam af Bremen 1968: De hamburgske ærkebispers 

historie og Nordens beskrivelse. C.L. Henrichsen 
(red.), København.

Andersson, A. 1963: Kalk och paten. I:  G. Rona m.fl. 
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. København, spalte 168-174.

Andrén, Å. 1963: Kommunion. I: G. Rona m.fl. 
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. København, sp. 671-675.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen 
2016: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Museer 
2016, s. 139-155.

Brandt, K.H. 1988: Die Gräber des Mittelalters und 
der frühen Neuzeit, Ausgrabungen im St. Petri 
Dom zu Bremen, bd. 2. Stuttgart.

Brepohl, E. 1999: Theophilus Presbyter und das mit-
telalterliche Kunsthandwerk. Gesamtausgabe der 
Schrift DE DIVERSIS ARTIBUS in zwei Bänden. 
Band 2. Goldschmiedekunst. Köln/Weimar/Wien.

Bæksted, A. 1968: Danske indskrifter. En indledning 
til studiet af dansk epigrafik. København.

Christensen, J.T. 2017: Delrapport OBM 3183. Nad-
versættet – patenens epigrafik. Upubliceret rap-
port. Odense Bys Museer. 

Daniell, C. 1998: Death and Burial in Medieval Eng-
land 1066-1550, London.

Danmarks Kirker 1933ff. Nationalmuseet (udg.). 
København.

Danmarks riges breve 1975: Christensen et al. (red.), 
1. rk. bd. 1 & 2. rk. bd. 1 og 2. København.

Dodwell, C.R. (ovs.) 1961: Theophilus. The Various 
Arts. Translated from the Latin with Introduction 
and Notes by C.R. Dodwell. London Edinburgh 
Paris Melbourne Toronto New York.

Ebsen, J.A. & A. Jouttijärvi: Analyse af kalk og disk 
(OBM 3183). Heimdal-archaeometry Report 17-
4. Upubliceret rapport. 

Elbern, V.H. 1963: Der eucharistische Kelch im 
frühen Mittelalter. I: Zeitschrift des deutschen Ve-
reins für Kunstwissenschaft, bd. XVII. Berlin, s. 
1-76 & s. 117-188.

Goetting, H. 1984: Die Bistümer der Kirchenprovinz 
Mainz. Das Bistum Hildesheim 3. Die Hildeshei-
mer Bischöfe von 815 bis 1221 (1227), Germanis 
Sacra. Historisch-Statistisch Beschreibung der 
Kirche des alten Reiches. Neue Folge 20, Berlin.

Gilchrist, R. & B. Sloane 2005; Requiem. The medie-
val monastic cemetery in Britain. London

Lexikon der christlichen Ikonograhpie 1968-1976. 
E. Kirschbaum (udg.). Rom Freiburg Basel Wien



20

MIKAEL MANØE BJERREGAARD

Liebgott, N.K. 1989: Dansk middelalderarkæologi. 
København.

Lindahl, F. 1979: Haraldsborg-skatten. I: Egevang 
(red.): Strejflys over Danmarks bygningskul-
tur: festskrift til Harald Langberg. København,  
s. 210-220.

Mackeprang, M. 1906: Vore ældste alterkalke. Aar-
bøger for Nordisk Oldkyndighed og Historie II. 
rk., bd. 21, s. 75-92.

Madsen, P.K. 1990: Han ligger under en blå sten. Om 
middelalderens gravskik på skrift og i praksis. 
hikuin 17, s. 113- 134.

Otto, A. 1963: Kommunion. I: Georg Rona m.fl. 
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. København, sp. 675-676.

Päffgen, B. 2011: Die Speyerer Bischofsgräber und 
ihre vergleichende Einordnung. Eine archäolo-
gische Studie zu den Bischofsgräbern in Deutsch-
land von den frühchristlichen Anfängen bis zum 
Ende des Ancien Régime. Friedberg. 

Rasmussen, N.L. 1970: Silverbarrer. I: Georg Rona 
m.fl. (red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk 
middelalder bd. XV, sp. 276-279.

Vitae Sanctorum Danorum 1908-12. M. Cl. Gertz 
(red.). København.

Weibezahn, I. 2006: Bischofsring. I: C. Stiegemann 
& M. Wemhoff (udg.): Canossa 1077. Erschüt-
terung der Welt. Geschichte, Kunst und Kultur am 
Aufgang der Romanik, Band II Katalog. Pader-
born, s. 106.

Noter
1 �Meddelt skriftligt af konservator Jannie Amsgaard Ebsen, 

Odense Bys Museer & materials scientist Arne Jouttijärvi,  
Heimdal-archeometry.

2 ������Motivet er Guds hånd, som rækker ned fra himlen og griber ind 
i den jordiske verden. Det oprindeligt jødiske motiv kommer 
ind i den kristne kunst i 300-tallet, hvor det er i brug især frem 
til 1200-tallet. Lexikon der christlichen Ikonographie Zweiter 
Band: 211-214.

3 �I Bjerregaard, Christensen og Hansen 2016 omtales kalkens 
dele som støbte og loddet sammen, men denne tolkning er nu 
fraveget. 

4 ��������������En oversigt over mange europæiske kalke fra tidlig middelalder 
ses hos Elbern 1963.

5 ����En læderkalk kendes i en bispegrav i St. Stephan Mainz (Elbern 
1963, s. 48). Oplysninger om kalke af voks, som kendes fra 
England, er givet mundtligt af Lene Mollerup, Museum Skan-
derborg. Se også Gilchrist & Sloane 2005: 163.

6 ��Der synes ikke at være klare stilistiske paralleller i materialet 
fra De Britiske Øer (Elbern 1963: 21-23; Gilchrist & Sloane 
2005: 160-165).

7 ��Upubliceret rapport ”Bestemmelse af bjergarter i bispegrav fra 
1000-tallet, Albani Torv, Odense” af geolog Gunnar Larsen., 
Niras.

8 ��AAR 23976. Upubliceret rapport ”Report1646” udarbejdet af 
AMS 14C Dating Centre. Institut for Fysik og Astronomi, Aar-
hus Universitet.



4

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

MONUMENTERNE I JELLING

Magt og minde i vikingetiden kommer få steder så 
stærkt til udtryk som i Jelling. Her blev to af Dan-
marks største høje opført kort efter midten af 900-tal-
let; mellem dem står to runesten, den ene rejst af 
kong Gorm til minde om dronning Thyra, den anden 
rejst af Harald Blåtand til minde om hans forældre og 
nok så vigtigt ham selv (fig. 1). Kong Haralds store 
sten står endnu på sin oprindelige plads midt mel-
lem de to høje, foran den nuværende romanske fråd-
stenskirke. Sammen med Kong Gorms noget enklere 
runesten knytter den monumentkomplekset til tre hi-

storisk kendte personer; ægteparret Gorm og Thyra 
og deres søn Harald. Mindet om kong Gorm og dron-
ning Thyras død og begravelse blev hen mod år 1200 
fastholdt for eftertiden af de danske krønikeskrivere 
Sven Aggesen og Saxo. Begge beskriver de, hvordan 
kongeparret blev stedt til hvile i hver sin høj, ifølge 
Sven Aggesen tæt ved kongens gård i Jelling, dér, 
hvor der ifølge Saxo nu stod en kirke (Aggesen kap. 
VII; Saxo 10. bog, 6). De to beretninger har sammen 
med omtalen af Jelling som kongelev i Kong Valde-
mars Jordebog (1231) og i det hele taget monumen-

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Fig. 1. Harald Blåtands runesten i Jelling. Foto: A. Pedersen. King Harald Bluetooth’s rune stone in Jelling. 



6

ANNE PEDERSEN

ternes storslåede karakter givet afsæt for eftertidens 
mytedannelse og for en intens videnskabelig debat, 
ikke mindst om kongeslægtens og Jellings betydning 
for konsolideringen af kongemagt og kirke i vikin-
getiden. På den anden side har Jellingmonumenter-
nes status og den store opmærksomhed, der er blevet 
dem til del, af og til virket som en hæmsko. Etable-
rede narrativer fik deres eget liv, så alternative idéer 
vanskeligt fik plads. Uden en tilhørende bebyggelse 
stod monumenterne til dels løsrevet fra den hastige 
udvikling i bebyggelsesarkæologien og dermed også 
uden for den diskussion af vikingetidens samfunds-
strukturer, der var knyttet hertil.

Siden 2006 er der føjet nye dele til de kendte mo-
numenter, først og fremmest sporene af en mægtig, 
rombeformet palisade med tilhørende bygninger, der 
har rejst nye spørgsmål om den aktivitet, der udfol-
dede sig her i 900-tallet. Der synes ikke at være tale 
om den længe eftersøgte kongsgård, kongefamiliens 
residens i Jelling. I stedet tegner der sig et billede 
af et monumentkompleks med særlig ideologisk og 
måske ligefrem konstitutiv betydning i forhold til 
kongemagten og dennes legitimering, men som til 
gengæld havde en ganske kort praktisk funktionstid 
sammenlignet med kendte stormandssæder som Tis-
sø og Lejre på Sjælland. Formatet og den tekniske 
kunnen bag monumenterne giver indtryk af dels de 
ressourcer, kongemagten rådede over, dels de virke-
midler, kongen benyttede sig af i sine bestræbelser 
på at stadfæste sin autoritet over for omverdenen. 
På sin store runesten lagde kongen i tekst og billede 
vægt på familie, egne store bedrifter og ikke mindst 
kristendommen – Harald hævdede at være den kon-
ge, der gjorde Danerne kristne. Dette siger intet om 
hans undersåtters personlige tro; i udsagnet lå kon-
gens officielle anerkendelse af kristendommen; en 
anerkendelse, der varslede en ny tid for kirken og 
dens udvikling i Danmark. Med udgangspunkt i en 
beskrivelse af Jellingmonumenterne og de seneste 
udgravningsresultater sættes i det følgende fokus på 
spørgsmålet om monumenternes lokale forankring 
og skala samt den bevidste reference til fortid og tra-
dition i tidens politiske strategi; faktorer, der havde 
betydning for fastholdelsen af budskabet og synlig-
gørelsen af kongemagten.

Grave, høje og runesten
Interessen for Jelling i nyere tid kan føres tilbage til 
slutningen af 1500-årene, da Harald Blåtands store 
runesten blev frilagt, og det første samlede billede 
af højene og runestenene (det såkaldte Rantzau’ske 

prospekt) blev tilgængeligt for den lærde verden i 
værket Commentarii rerum memorabilium in Europa 
udgivet af Peter Lindeberg i 1591. Jelling var frem til 
1743 kongelig ejendom, og erindringen om de konge-
lige forfædre spillede en væsentlig rolle i kongemag-
tens selvforståelse og skiftende kongers interesse for 
stedet. Dette anes i en hyldesttale til dronning Anne 
Sofie, Encomium Jellingense, komponeret af den lo-
kale præst Mourits Mouritsen Høyer i anledning af 
Frederik IV’s og dronningens besøg i Jelling i som-
meren 1721 (Bæksted 1944: 11). Hovedpersonen er 
Dronning Thyra, gennem hvis ord den nye dronning 
blev introduceret til kongeslægtens tidligste historie.

Nogle år forinden, i 1704, havde netop Frederik 
IV taget initiativ til den ældst kendte, omend resul-
tatløse udforskning af Nordhøjen. Siden da har ad-
skillige store udgravningskampagner fundet sted i 
Jelling, den første i 1820-21. Målene for udgravnin-
gerne, undersøgelsernes karakter og ikke mindst de 
slutninger, man drog af dem, har gradvis ændret sig, 
og perspektivet er især siden 1980’erne udvidet til 
også at omfatte det omgivende landskab.

Billeder fra tiden umiddelbart op til opdagelsen af 
et gravkammer i Nordhøjen i 1820 giver et indtryk af 
datidens Jelling: en lille landsby, men i stigende grad 
et besøgsmål for lærde og andre interesserede, blandt 
dem arkivtegneren Søren Abildgaard i 1773, der ud 
over at dokumentere runestenene også noterede andre 
oplysninger, herunder at der øst for Nordhøjen skul-
le findes en række store bautasten (Grinder-Hansen 
2010: 125, 533ff). En akvarel af industrihistoriker 
O.J. Rawert fra 1819 viser runestenene og et af de 
gærder, der skulle holdes omkring højene, så folk og 
fæ blev forhindret i at kravle op og beskadige de kon-
gelige grave (Poulsen 2003: 55, fig. 7). Dette krav om 
beskyttelse – i sig selv et udtryk for det overleverede 
(eller måske genoplivede) minde om kongemagtens 
rødder – kan følges tilbage til 1600-tallet, hvor Chri-
stian IV i 1635 gav befaling til at lade højene omgær-
de på bedst mulig vis (Nielsen 1895: 268).

Gravkammeret i Nordhøjen blev opdaget ved en 
tilfældighed af bønderne i Jelling i 1820. Det stod 
allerede da klart, at graven var plyndret. De tilbage-
værende genstande, bl.a. udskåret træværk, forgyldte 
bronzebeslag og ikke mindst det lille Jellingbæger 
af sølv, samt kammerets usædvanlige størrelse på 17 
m2 lod dog ingen tvivl om, at dette måtte være en 
kongelig grav – Dronning Thyras grav ud fra belig-
genheden nord for kirken og det traditionelle navn på 
højen (fig. 2; Magnusen & Thomsen 1823). Graven 
hørte hjemme i 900-tallet; en datering, der langt se-
nere kunne bekræftes ved hjælp af dendrokronologi. 



7

MONUMENTERNE I JELLING

Gravkammeret var bygget af kraftigt egetømmer, og 
analyse af prøver, udtaget ved en genudgravning i 
1942, førte til konklusionen, at opførelsen af kam-
meret måtte være indledt i vinterhalvåret 958-59 
(Christensen & Krogh 1987).

Højen syd for kirken blev undersøgt første gang i 
1861 af J.J.A. Worsaae på vegne af Frederik VII og 
igen i 1941 under ledelse af Ejnar Dyggve (fig. 3). 
Mod forventning blev der ikke lokaliseret nogen 
grav, derimod to rækker store bautasten på terræn- 
overfladen under højen. Desuden fandtes rester af 
fletværk, hvis funktion sandsynligvis skal knyttes til 
højens byggeproces. Ejnar Dyggve var overbevist 
om, at bautastenene indgik i et mægtigt trekantet 
helligsted, et ”vi”, der var stort nok til at rumme en 
snes tusind mennesker, selv om en så stor menneske-
mængde næppe var realistisk i forhold til datidens 
befolkning (Dyggve 1955: 144ff; 1964: 16ff). To lige 
rækker bautasten blev i 1951 rejst i forlængelse af 
stenrækkerne under højen for at vise viets udstræk-

ning. Hypotesen vakte dog skepsis (se Glob 1969), 
og de bevarede stenrækker blev siden tolket som 
dele af en 170 m lang skibssætning, der stødte op til 
den formodede bronzealderhøj, der udgjorde kernen 
i Nordhøjen; et anlæg, der svarede til skibssætninger 
ved Bække i Jylland og Glavendrup på Fyn (Krogh 
1983: 190; 1993: 251ff).

Dyggve fortsatte sine undersøgelser i Jelling Kir-
ke i 1947, 1948 og 1951 og fandt da spor af to ældre 
træbygninger under kirkens gulv, den ældste opfattet 
som et hedensk tempel, et ”hov”, knyttet til det trekan-
tede vi, den yngre som en kirke (Dyggve 1955: 165ff; 
1964: 21ff). Tolkningen af disse bygninger blev revi-
deret efter en mindre sondering i 1965 og en omfatten-
de udgravning mellem 1976 og 1979 (Krogh 1983). 
Det viste sig, at der ikke blot fandtes spor af flere æl-
dre træbygninger, men at der under gulvet fandtes en 
kammergrav, i dette tilfælde af mere normal størrelse, 
2,6x4 m, svarende til andre af vikingetidens kammer-
grave. To rembeslag af forgyldt og nielloindlagt sølv 

Fig. 2. Plan og snit (set mod 
syd) af gravningen i Nordhøjen, 
udført af bønderne i Jelling i 
1820. Akvarel: J.H.T. Hanck, 
Nationalmuseet.  
Plan and cross section (south 
view) of the excavation of the 
North Mound carried out by the 
farmers of Jelling in 1820. 



8

ANNE PEDERSEN

var udført i samme stil som beslag fra Nordhøjen. 
Knoglerne i graven (hovedparten af et mandsskelet) 
lå ikke i anatomisk korrekt orden, hvilket førte til den 
tanke, at den døde var flyttet fra en tidligere grav. En 
nærliggende mulighed var da en translatio af den døde 
fra kammeret i Nordhøjen, hvor der ikke var påvist re-
ster af den gravlagte. Dette indebar i så fald, at graven 
i højen ikke var anlagt for dronning Thyra, men sna-
rere for kong Gorm, der efter sønnens accept af kri-
stendommen fik et nyt hvilested under en kirke (Krogh 
1983: 208ff; 1993: 246f). Med denne tolkning mistede 
Thyra, hovedpersonen i 1820, reelt sin grav i Jelling. 

Idéen om flytning af den (eller de) døde fra Nord-
højen til et kapel i Jelling eller måske endda til Roskil-
de, hvor kong Harald selv ifølge Adam af Bremen (2. 
bog, 23) skulle være begravet, havde allerede tidligere 
været fremlagt som mulig forklaring på de manglende 
skeletdele i højens gravkammer. Forløbet ville i givet 
fald stemme overens med en almen praksis at knytte 
en højtstående persons grav til en kirkebygning (Dygg-
ve 1955: 176). Tolkningen har dog også vakt skepsis 
ud fra dels liturgiske og bevaringsmæssige argumen-
ter, dels de arkæologiske vidnesbyrd og spørgsmålet 
om identifikation af den døde (se f.eks. H. Andersen 
1995; Harck 2006: 207-208; Ottosen 2006; Ottosen & 
Gelting 2007; Staecker 2001; idem 2005: 13-14). Uan-
set om der er tale om en flytning af den døde eller ej, 
tyder de stilistiske ligheder mellem fund fra de to gra-
ve sammen med den meget korte indbyrdes afstand på 
kun ca. 50 m på, at gravene er anlagt inden for en gan-
ske kort årrække, sandsynligvis af samme familie, der 
på denne måde har fastholdt tilknytningen til stedet.

Et fællestræk for de mange ældre undersøgelser i 
Jelling er, at blikket først og fremmest har været rettet 
mod runestenene, stensætningen, højene og kirken – 
de stående mindesmærker. Et af de store spørgsmål 
var fortsat, hvor den kongelige residens havde ligget. 
Inspireret af sine erfaringer fra det mediterrane om-
råde, hvor palatium og helligdom ofte var tæt knyttet 
til kongegrav, forventede Ejnar Dyggve, at en konge-
lig residens i Jelling, et træbygget palatium, ville lig-
ge øst for Nordhøjen i et agrart landskab domineret 
af ældre gravhøje (Dyggve 1964: 14). Det lykkedes 
dog ikke at finde arkæologiske belæg for tanken, og 
det var først i 1980’erne, at landskabet omkring mo-
numenterne fik større opmærksomhed, til dels som 
følge af udbygningen af byen kombineret med nye 
metoder til afdækning af store arealer og en øget in-
teresse for bopladsarkæologien. Dette betød et langt 
bedre kendskab til jernalderens og den tidlige vikin-
getids bosættelse i Jelling (Christiansen 1999). Der 
var dog stadig en påfaldende mangel på spor af be-
byggelse og aktivitet samtidig med monumenterne.

En større helhed
De første tegn på, at historien om Jellingmonumen-
terne måtte revideres, kom i 2006 med Vejle Muse-
ums undersøgelser af arealet nord for Nordhøjen. 
Undersøgelsen afslørede bygningsspor, et kraftigt 
hegn med port samt store, undergravede kampesten 
(P.M. Christensen 2008; Christensen & Andersen 
2008). Stenene blev opfattet som dele af en sten-
sætning, og der blev fremsat den opsigtsvækkende 

Fig. 3. Interesserede tilskuere 
ved den storstilede udgravning 
af Sydhøjen i 1941.  
Foto: Georg Kunwald.  
Interested bystanders at the 
large-scale excavation of the 
South Mound in 1941. 



9

MONUMENTERNE I JELLING

tolkning, at der kunne være tale om nordenden af en 
mægtig skibssætning. Med en længde på godt 350 m 
og en anslået største bredde på omkring 70 m var den 
adskillige gange større end andre kendte monumen-
tale skibssætninger, hvoraf den største ved Vejerslev 
(ikke længere bevaret) målte ca. 90x14 m. At der 
kunne være en sammenhæng med de kendte mo-
numenter, blev understreget af afstanden fra de nye 
sten til Nordhøjens centrum, der svarede til afstan-
den fra Nordhøjen til den beregnede sydlige spids af 
den allerede kendte stensætning, skjult under Syd-
højen. Endnu et argument for et sammenhængende 
monument var, at stensætningens hovedakse, der løb 
mellem Sydhøjen, kong Haralds store runesten og 
Nordhøjen, kunne forlænges i lige linje til spidsen 
af de nye sten, hvor der fandtes spor af en kraftig 
træstolpe, der må have raget højt op over terrænet. 
Idéen om en mægtig stensætning eller en skibssæt-
ning i Jelling var ikke ny. Overraskende var derimod 
tanken om, at den kunne være godt 350 m lang. Hel-
ler ikke denne idé var dog helt ny, idet et forslag om 
en sådan kæmpeskibssætning allerede havde været 
fremlagt af Olfert Voss i en avisartikel i Vejle Amts 

Folkeblad i juni 1964 uden dog den gang at vække 
nogen større genklang (P.M. Christensen 2008: 11). 
C14-dateringer tydede på, at stensætningen tidsmæs-
sigt lå mellem det sene 800-tal og 970, da opførelsen 
af Sydhøjen blev indledt (Andersen 2009: 14). 

Undersøgelserne af palisadekomplekset er siden 
fortsat under Jellingprojektet (2008-13) i et samar-
bejde mellem Nationalmuseet, VejleMuseerne og 
afdelinger ved Aarhus og Københavns Universiteter, 
finansieret af Bikubenfonden. Opmærksomheden har 
været rettet dels mod palisaden for at fastslå dennes 
præcise forløb især mod syd og vest, dels mod area-
let indenfor i en større fladeundersøgelse på omkring 
15.000 m² mod nordøst (fig. 4). Ud fra resultaterne 
kan der nu tegnes et billede af et samlet kompleks 
på omkring 12,5 hektar, langt mere end nogen kendt 
storgård fra vikingetiden. Nordhøjen udgør det ab-
solutte centrum for helheden, idet diagonalerne 
mellem palisadens hjørner skærer hinanden i en ret 
vinkel præcist over højen. Langs med palisaden – i 
det mindste mod nordøst – lå næsten identiske byg-
ninger, hvis karakteristiske grundplan og lighed med 
bygninger på ringborgene Aggersborg, Fyrkat og 

Fig. 4. Luftfoto af Jellingmonumenterne, set fra vest. Skibssætningen, palisaden og de tre trelleborghuse er markeret i 
landskabet dog på en sådan måde, at markeringen ikke skader arkæologiske levn. Foto: Vejle Kommune.  
Aerial photo of the Jelling Monuments viewed from the west. The extent of the palisade and the three Trelleborg houses 
is indicated.



10

ANNE PEDERSEN

Trelleborg knytter dem til anden halvdel af 900-tal-
let. Hvor trelleborghusene kan opdeles i fem kon-
struktionsmæssige fag (et midterrum på tre fag og et 
gavlrum på ét fag i hver ende), var husene i Jelling 
dog opdelt i fire fag (et midterrum på to fag og før 
gavlrum på èt fag i hver ende) med et tilføjet anneks 
ved den ene gavl. Kendetegnende for komplekset 
som helhed er de nøje definerede måleenheder og 
den geometriske stringens, der ligger tæt op ad præ-
cisionen bag ringborgenes planløsning og udlægnin-
gen af den mægtige bro ved Ravning Enge blot 10 
km syd for Jelling. En efterfølgende dendrokronolo-
gisk analyse af palisadetømmer, optaget fra bunden 
af Smededammen i den sydlige del af komplekset, 
viser dog, at palisaden i Jelling må være en smule 
ældre end borgene. Dateringerne ligger mellem 958 
og 985 med et sandsynligt fældningsår for en af prø-
verne omkring 968 (Bonde 2013; Jessen et al. 2014). 
Disse dateringer tyder sammen med afvigelserne i 
husgrundplanerne på, at husene i Jelling ligger før 
borghusene, og at de snarere udgør en prototype for 
borghusene end omvendt.

Grundlaget for Jellinghusenes form og for den 
overordnede planløsning af komplekset med omtrent 
firesidet (i dette tilfælde klart rombisk) indhegning 
og bygninger placeret parallelt med denne kan fin-
des i datidens landbebyggelse, f.eks. ved Lisbjerg i 
Jylland eller Tissø på Sjælland (Jeppesen & Mad-
sen 1989: 290ff; Jørgensen 2003: 195). Ligesom 
på tidens gårde lå den vigtigste bygning formentlig 
centralt på arealet, sandsynligvis dér, hvor udgrav-
ningerne under Jelling Kirkes gulv har afsløret spor 
af ældre træbygninger. At dømme ud fra den arkæo-
logiske dokumentation kan i det mindste den ældste 
af disse bygninger være opført som en traditionel hal 
om end ikke nødvendigvis af samme størrelsesor-
den som hallerne ved Lejre eller Tissø (se Holst et 
al. 2013, 480 f.). Inde i hallen eller i tilknytning til 
den kan der som på gårdene være foregået rituelle 
handlinger, i dette tilfælde sandsynligvis af kristen 
karakter. Palisadekomplekset synes således at byg-
ge på kendte forlæg, men selve udformningen, den 
geometriske præcision og kombination af elementer 
samt ikke mindst skalaen repræsenterer derimod no-
get helt nyt og hidtil enestående.

Kongens gård i Jelling?
Et af de centrale spørgsmål var, om palisadekom-
plekset kunne identificeres som den kongsgård, Sven 
Aggesen omtalte i sin krønike omkring år 1185, eller 
om dets funktion var en helt anden. Forventningerne 

var høje, da undersøgelser blev indledt på marker-
ne nord for kirkegården og palisaden i 2009. Ville 
der mon her vise sig nogle af de elementer, der ger-
ne knyttes til en kongsgård eller en stormandsgård 
– værksteder, økonomibygninger, spor af handel og 
udlandskontakt etc. – og ville komplekset i givet fald 
leve op til bebyggelsen ved Tissø, det næsten mytiske 
kongesæde Lejre eller Uppåkra nær Lund i Skåne?

Bebyggelsen ved Tissø er kendetegnet af en lang 
tidsmæssig kontinuitet fra yngre jernalder op i vikin-
getiden; der er spor af talrige bygninger, og fundma-
terialet omfatter tusinder af metalgenstande, herun-
der våben, religiøse amuletter, mønter og smykker, 
produktionsaffald og redskaber (Jørgensen 2003). 
Blandt de mere usædvanlige fund er et byzantinsk 
blysegl fra begyndelsen af 800-tallet identisk med 
fund fra Hedeby og Ribe (Jørgensen 2003: 203). Seg-
let kan være resultat af direkte eller indirekte kontakt 
med embedsmænd fra det byzantinske kejserrige, og 
i så fald vidner det om, at ikke blot handelspladser, 
men også stormandssæder var attraktive mål for di-
plomatiske delegationer, der efterspurgte råmateria-
ler og udrustning, eventuelt også nyt mandskab.

Lejre og Uppåkra samt andre samtidige centrale 
bebyggelser viser en lignende kontinuitet i gårde og 
haller samt et varieret fundinventar i Uppåkra ikke 
mindst udtrykt i en enkelt bygning, der kan følges 
gennem århundreder (Christensen 2015; Larsson 
2004). Noget tilsvarende kunne ventes i Jelling, hvis 
der var tale om en kongelig residens med en lang hi-
storie. Det samlede fundbillede har dog vist sig at 
være anderledes. Syd for Jelling by har Vejle Muse-
um siden 1980’erne afdækket spor af bebyggelse fra 
førromersk jernalder frem til tidlig vikingetid, bl.a. 
en bosættelse med tilhørende våbengrav fra 2. årh. 
e.Kr., og bebyggelse fra yngre jernalder og vikinge-
tid er påvist ved kanten af den gamle bymidte. Der 
er således en vis kontinuitet inden for det forholdsvis 
begrænsede ressourceareal, men der er ingen entydi-
ge vidnesbyrd om en udstrakt eller særlig velstående 
bebyggelse sammenlignelig med de tidlige faser på 
Tissø, dvs. forud for monumentkomplekset. J.J.A. 
Worsaaes samlinger fra første halvdel af 1800-tallet 
indeholder flere fund fra Jelling, men ingen fra vi-
kingetiden1, og bortset fra selve palisaden med til-
hørende bygninger er der forbavsende få fund fra de 
seneste undersøgelser af arealerne umiddelbart op til 
monumenterne: et enkelt vægtlod, en sjælden guld-
tremissis fra Dorestad (ca. 650-675), et par sølvdir-
hemer og en Otto-Adelheid penning fra omkring år 
1000 samt en klippet sachsenpfennig fra ca. 970-985, 
Harald Blåtands tid. Ud over en uanselig brandgrav 



11

MONUMENTERNE I JELLING

fra yngre jernalder under Nordhøjen samt de to kam-
mergrave fra hhv. Nordhøjen og Jelling Kirke er der 
heller ikke påvist grave eller gravpladser fra vikinge-
tiden og perioden umiddelbart inden. Derimod er der 
spor af samtidig bebyggelse ved Haughus knap 2 km 
sydøst for Jelling samt ved Skærmklint og Trollerup 
et par km mod vest ved Hærvejsforløbet. Hvilken 
sammenhæng, der er mellem disse bebyggelser og 
monumentkomplekset, står dog foreløbig åbent.

Komplekset i Jelling svarer således ikke helt til 
forestillingen om en kongsgård med dybe lokale el-
ler regionale rødder og med et bredt spektrum af ak-
tiviteter. I stedet synes palisadeanlægget, højene og 
runestenene at være udsprunget af en intens udfol-
delse over en relativ kort årrække. Dertil kommer, at 
bygninger og palisade i lighed med andre storbygge-
rier som broen over Ravning Enge og trelleborgene 
havde en ganske kort levetid. Den nordlige palisade-
linje skæres af en bygning, der typologisk set hører 
hjemme i begyndelsen af 1000-tallet (Christensen & 
Andersen 2008: 8). Allerede på dette tidspunkt må 
anlægget derfor være helt eller delvis sløjfet. Ikke 
desto mindre viser den enorme investering, at palisa-
dekomplekset må have tjent et vigtigt formål. Hvor 
højene og runestenene er enkeltstående (og varige) 
monumenter i et landskab, udgjorde palisaden et 
klart defineret kortlivet skel mellem et indre og et 
ydre rum; et skel mellem dem, der deltog i begiven-
hederne indenfor, og dem, der stod udenfor.

Hvad der præcist er foregået inden for palisaden, 
kan ikke afgøres ud fra det kendte fundmateriale. 
Handlinger og ceremonier af politisk, social eller 
religiøs art er en mulighed, og palisadeanlægget er 

foreslået tolket som et tingsted svarende til f.eks. 
Thingvellir på Island, hvis grænser i modsætning til 
palisaden i Jelling er naturskabte (Roesdahl 2011: 
357 f.). Det var måske i Jelling, at Harald Blåtand 
lod sig hylde af rigets stormænd, og de bedrifter, der 
er fastholdt for eftertiden på den store runesten, blev 
stadfæstet. Dette kunne i så fald forklare anlæggets 
helt overdrevne dimensioner sammenlignet med vi-
kingetidens gårde. Det skulle imponere samtiden og 
skabe respekt omkring den nye kongemagt (se f.eks. 
Wemhoff 2014). Jelling ligger i luftlinje omtrent 
midtvejs mellem de tidlige bysamfund i Ribe og Aar-
hus og kunne nås fra alle egne af riget inden for gan-
ske kort tid – fra grænsen mod syd og fra det nordlige 
Jylland via Hærvejen og fra rigets østlige egne via 
landruterne over Fyn og sejlruterne til Vejle Fjord og 
Snævringen ved Lillebælt. Jelling var dermed veleg-
net som samlingspunkt, ikke for den omkringboende 
befolkning, men for kongen og repræsentanter fra 
alle egne under hans herredømme, måske også dele-
gerede fra fremmede magthavere. Det lokale miljø – 
blandt andet det markante landskab med tunneldale, 
hede og det omtrent nord-syd-gående vandskel, kan 
have spillet en rolle for valget af placering; anlæg-
gets funktion skal dog næppe søges på lokalt plan, 
men derimod i kongens overordnede politik. Anlæg-
get var en magtmanifestation på niveau med Rav-
ningbroen og trelleborgene.

Magt og minde
Allerede Ejnar Dyggve pegede i 1940’erne på de ar-
kaiske elementer i Jelling. Arkitekturen er ikke blot 

Fig. 5. Stensætninger ved 
Lindholm Høje nord for 
Limfjorden; i forgrunden en 
skibsformet stensætning. Foto: 
Jan Slot-Carlsen.  
Stone settings at Lindholm 
Høje, north of the Limfjord; in 
the foreground, a stone ship 
setting.



12

ANNE PEDERSEN

storslået og innovativ, som det passer sig for en ny-
tænkende, magtfuld konge. Det monumentale udtryk 
er samtidig præget af tradition og referencer til kend-
te fænomener i datidens landskab: stensætninger, 
gravhøje, haller og indhegnede gårde. I Jelling fik 
de en ny udformning og ikke mindst en overdreven 
skala. Valget er næppe tilfældigt. Tværtimod synes 
der at være tale om en yderst bevidst udnyttelse af et 
velkendt symbolsprog, opbygget over et kendt arki-
tektonisk repertoire og en veletableret rumlig forstå-
else, sandsynligvis med den klare hensigt ikke blot 
at synliggøre kongemagten, men også at knytte en 
forbindelse til andre prominente monumenter i Nor-
den og dermed styrke stedets/kongemagtens autoritet 
og legitimitet.

Den mægtige skibssætning er det ældste monu-
ment i komplekset. Dens længde overgår alle an-
dre kendte monumentale skibssætninger, uanset om 
den som efter Knud J. Kroghs opfattelse var 170 m 
lang eller med de seneste undersøgelser hele 350 m 
(Krogh 1993; Andersen 2009). Det kan ikke udeluk-
kes, at anlægget aldrig blev fuldført, idet der savnes 
entydige stenspor mellem de nordlige sten, udgravet 
i 2006-7, og den nordlige kirkegårdsmur. Der er dog 
ingen tvivl om, at de nye sten må være en del af kom-
plekset. Skibe af sten var ikke ukendte i Danmark, og 
de var heller ikke forbeholdt samfundets øverste. I 
langt mindre format indgik de flere steder i den loka-
le gravskik. På Lindholm Høje nord for Limfjorden 
udgør en hel flåde af småskibe således den yngste 
gravform i en lang tradition med stensætninger om-
kring brandgrave; en tradition, der i 900-tallet blev 
afløst af jordfæstegrave (fig. 5; Ramskou 1976: 15). 
Udgravninger i 2008 ved Ejstrupholm og Snejbjerg 
i Midtjylland langt fra kysten viser, at skibe endda 
kunne opføres af træ. Begge gravpladser hører hjem-
me i den ældre vikingetid, århundredet før Jelling-
komplekset (S.T. Christensen 2008; Hansen 2008).

I Lejre er der spor af mindst fire skibssætninger 
af sten på næsset mellem Kornerup Å og den udtør-
rede Lejre Å (S.W. Andersen 1995: 9-12, 91). De to 
nordligste er endnu delvis bevarede, den ene mindst 
60 m, muligvis oprindeligt op til 80 m lang, den 
anden 40-50 m; de to øvrige var omkring 45-50 m 
lange. Skibssætningerne ligger i tilknytning til en 
gravplads, som kan have været i brug, inden stenene 
blev rejst. Gravpladsens eneste våbengrav er fundet 
midt i den store skibssætning lidt vest for længdeak-
sen. Graven er fra tiden omkring år 900 og muligvis 
plyndret.

Tæt ved Lejre-skibssætningerne er der flere for-
historiske høje, deriblandt Grydehøj, som på Ole 

Worms prospekt af Lejre fra 1643 beskrives som den 
høj, kongen besteg ved sin kroning; en beskrivelse, 
som også senere tider tog til sig som forklaring på 
en fordybning på højens top (Worm 1643; S.W. An-
dersen 1995: 103). Fordybningen er sandsynligvis 
et ældre plyndringshul svarende til det, der fandtes 
i toppen af Nordhøjen i Jelling. Højen – oprindeligt 
et imponerende monument på knap 40 m i diameter 
og mindst 4-5 m høj – var opført over en brandgrav 
med bl.a. rester af fine guldtråde formentlig fra guld-
indvirket tøj. Graven er C14-dateret til tiden omkring 
midten af 600-tallet (S.W. Andersen 1995, 113).

Skibssætningerne i Lejre hører til en lille gruppe af 
monumentale skibssætninger med en længde på 40 m 
eller mere, der ser ud til at være opført i 900-tallet, 
især første halvdel af århundredet (Vestergaard 2007: 
151). I lighed med skibssætningen i Jelling ligger de 
gerne højt eller på anden vis synligt i landskabet; 
ikke nødvendigvis ud til kysten som ”Ales Stenar” i 
Sydskåne, men ofte nær vandløb eller vådområder. I 
Jelling ligger skibssætningen på et hovedvandskel og 
dertil nord for en markant tunneldal og sø. Den frem-
trædende placering i landskabet bidrog til at forstær-
ke det monumentale udtryk, måske også den symbo-
lik, der lå bag valget af skibsformen. De store skibe 
rummede muligvis endnu et betydningslag forbundet 
med den mytologiske fortælling om kong Skjold, der 
fremstilles som stamfader til de danske konger, og 
som ved sin død blev gravlagt i et skib, der lastet med 
våben og gaver blev sendt til havs (Bill 2012: 162f).

Kong Gorms mindesten for dronning Thyra fik 
først sin nuværende placering omkring 1630. Hvor 
den oprindelig stod, vides ikke; den kan have indgået 
i skibssætningen i Jelling. En lignende kombination 
af stensætning, runesten og høj findes ved Bække 
sydvest for Jelling (Voss 1959) og Glavendrup på 
Fyn (Albrectsen 1960) samt ved Tryggevælde på 
Sjælland. Ved Tryggevælde er alene runestenen be-
varet; til gengæld knytter indskriften her de tre ele-
menter (og to slægter) sammen i tid: Ragnhild, Ulfs 
søster, satte denne sten og gjorde denne høj og dette 
skib efter Gunulv sin mand, en glammende mand, 
søn af Nærve. Få bliver nu født bedre end han. I alle 
tre tilfælde er der som i Lejre en flerhed af enkelt-
monumenter; ved Bække og Glavendrup desuden en 
forbindelse til langt ældre monumenter.

Ud fra de seneste års undersøgelser er det muligt, 
at kernen i Nordhøjen ikke var en høj fra bronzeal-
deren, men snarere en første fase i byggeriet. Ikke 
desto mindre har ældre monumenter sikkert spillet 
en rolle for placeringen. Den nærliggende Sortehøj 
og Mangehøjene mod nord har givet en tidsdybde i 



13

MONUMENTERNE I JELLING

landskabet, som datidens mennesker sandsynligvis 
har været bevidste om. Ældre høje og højgrupper var 
i langt højere grad end i dag en markant del af dati-
dens landskab (fig. 6); rige kammergrave blev gravet 
ned i høje, og mange gravpladser er anlagt omkring 
en langt ældre høj (Pedersen 2010). Et af de seneste 
eksempler er et gravkompleks i Ullerup vest for Fre-
dericia (Juel 2015). Her lå tidligere fire høje, den ene 
oprindeligt et anseligt monument på 22 m i diameter, 
og tæt ind til kanten af hver høj lå jordfæstegrave 
fra vikingetiden, i alt 50 grave. Yderligere 36 grave 
lå omkring en overpløjet høj nogle hundrede meter 
længere mod nord, og der kan meget vel skjule sig 
flere grave i området. Gravenes fordeling kan være 
udtryk for, at forskellige familier har valgt hver de-
res høj som udgangspunkt for familiens eller gårdens 
gravsteder.

En lignende flerhed af monumenter findes andre 
steder i Norden. Anundshög nær Västerås i Västman-
land er med en diameter på 64-68 m og en højde på 
9,2 m en af Sveriges største gravhøje. C14-datering 
af trækul fra et ildsted under højen tyder på, at den 
er opført engang i yngre jernalder eller vikingetid 
(Bratt 1999: 264). I området umiddelbart op til højen 

er registreret flere mindre høje, runde stensætninger 
og fem skibssætninger, hvoraf to, hhv. 51 m og 54 m 
lange, ligger i direkte forlængelse af hinanden op til 
højfoden. Tæt ved står en runesten fra begyndelsen af 
1000-tallet. Indskriften beretter, at Folkvid satte alle 
disse sten til minde om Heden, hans søn, Anunds bro-
der. Vred huggede runerne. Stenen indgår i en række 
af bautasten, der ser ud til at markere en processions-
vej fra Badelundaåsen i sydvest til et vadested mod 
nordøst. Stenrækken løber parallelt med Eriksgatan, 
den traditionelle rejserute, nyvalgte konger fulgte fra 
Mora i Uppland gennem rigets vigtigste provinser 
for derved at blive hyldet som konge.

Anundshög er dokumenteret som tingsted fra 
højmiddelalderen, men kan have fungeret som sådan 
allerede længe inden. I vikingetiden var området na-
turligt afgrænset på tre sider af vådbundsarealer og 
et vandløb, mens en omkring 200 m lang række af 
kraftigt funderede stolper, påvist ved geofysiske un-
dersøgelser og udgravning i 2008, muligvis udgjorde 
grænsen på den sydlige side, alternativt en markering 
af en processionsvej ind til en kult- eller tingplads. 
Stratigrafien på stedet og C14-dateringer tyder på, 
at stolperækken blev rejst i vendel- eller vikingetid 

Fig. 6. Det forhistoriske højlandskab nord for Jellingmonumenterne i 1800-årene, set fra syd. Akvarel: J. Magnus Peter-
sen, Nationalmuseet.  
The prehistoric landscape north of the Jelling monuments in the nineteenth century, viewed from the south. 



14

ANNE PEDERSEN

(Sanmark & Semple 2011: 34f). Tilknytningen til en 
gravplads, det nærliggende vådbundsareal, placerin-
gen ved et vejknudepunkt, storhøjen, runestenen og 
de rejste bautasten er alle træk, der kendes fra ting-
steder (Sanmark & Semple 2011: 12).

Endnu mere imponerende var Gamla Uppsala i 
Mälardalen, der sikkert var kendt af kongerne i Jel-
ling. Dette sted havde allerede i vikingetiden en sær-
lig betydning; her havde sagnkongerne boet, og her lå 
de begravet. Området er domineret af en række stor-
høje fra yngre jernalder (fig. 7), i nærheden af hvilke 
der lå store halbygninger. Kongehøjene er undersøgt 
i flere omgange; den såkaldte Odinshøj i 1846-47. 
Denne udgravning var sandsynligvis medvirkende 
til Frederik VII’s senere beslutning om at undersøge 
højene i Jelling og ikke mindst lade kammergraven 
i Nordhøjen stå åben for besøgende (Vellev 2012: 
49f). Ved siden af fornyede udgravninger inden for 
selve monumentområdet er der i de seneste år under-
søgt større arealer med spor af grave og bebyggelse 
fra perioden ca. 500-1200 øst for højene (Ljungkvist 
& Frölund 2015). En af de største overraskelser her 
var resterne af to lange stenfunderede stolperækker, 
den ene løbende tværs over den såkaldte Tingslette, 
den anden øst for højene og omtrent parallel med ve-
jen mod nord (Beronius et al. 2013). Stolperækkerne 
er foreløbig dateret til 500-/600-årene, samtidig med 
mindst to af storhøjene. Funktionen er uvis, men kan 
være knyttet til handlinger af verdslig eller religiøs 
art, styret af magthaverne på stedet. I lighed med det 
væsentligt yngre kompleks i Jelling krævede opfø-
relsen nøje planlægning og omfattende ressourcer.

Ifølge indskriften på Harald Blåtands store rune-

sten vandt kongen sig Danmark al og Norge, og stor-
højene i Sydnorge indgik sikkert også i reference-
rammen bag Jellingmonumenterne. Gravpladsen ved 
Borre i Vestfold udgør en af Nordens største sam-
linger af monumentale gravhøje fra perioden ca. 560 
til 1050 (fig. 8). Syv store høje og omkring tredive 
mindre høje er registreret, alle genåbnet eller plynd-
ret. Her er ingen skibssætninger. Til gengæld blev det 
første vikingeskib der er fundet i Norge opdaget i en 
af storhøjene på Borre i 1852. Udgravninger af are-
aler ved siden af gravpladsen har vist spor af mindst 
to langhuse, som ud fra placeringen i landskabet tol-
kes som halbygninger, anvendt til rituelle formål af 
den sociale elite i området i yngre jernalder (Myhre 
2015: 97ff). Yderligere to imponerende skibsgrave 
er udgravet i Vestfold; Oseberggraven anlagt i 834 
og Gokstadgraven fra begyndelsen af 900-tallet. 
Begge indeholdt et ødselt og meget varieret grav-
udstyr anbragt i et stort skib og dækket af en stor 
høj. Undersøgelser og udgravninger især inden for 
de senere år har afsløret, at der omkring 500 m syd 
for Gokstadgraven lå yderligere grave, deriblandt to 
bådgrave samt en bebyggelse fra vikingetiden med 
talrige spor af handel og håndværk, muligvis en del 
af grundlaget for den velstand, der præger graven 
(Bill & Rødsrud 2013).

Storhøjene og de monumentale skibssætninger 
var sandsynligvis omgærdet af en egen særlig aura 
som symbol på magt og rodfæstede rettigheder. Set 
i det lys er det muligt, at kongerne i Jelling ikke blot 
ønskede at opføre skibssætning og høj i hedensk tra-
dition i en tid, hvor kristendommen trængte sig på, 
men også at skabe en helhed, som lå tæt op ad de 

Fig. 7. Kongehøjene ved Gam-
la Uppsala, Uppland, Sverige. 
Foto: Anne Pedersen.  
The burial mounds at Gamla 
Uppsala, Uppland, Sweden. 



15

MONUMENTERNE I JELLING

gamle hæderkronede monumenter i Norden. Sam-
menlignet med Lejre, Gamla Uppsala eller Borre 
havde Jellingkomplekset langtfra samme tidsmæs-
sige dybde. Det blev etableret i løbet af ganske få 
årtier, men netop brugen af de kendte monumentty-
per og sløjfningen af den store stensætning, måske 
næsten inden den overhovedet var fuldført, kan have 
givet en illusion af væsentlig større tidsdybde især 
for besøgende, der ikke var kendt med stedet. En så-
dan bevidst inddragelse af tid føjede yderligere en 
dimension til monumentkomplekset og til stadfæ-
stelsen af kongemagtens legitimitet. Heri ligger må-
ske også én mulig forklaring på den sene opførelse af 
den tomme Sydhøj. Der er to kammergrave i Jelling, 
den ene i Nordhøjen, den anden skjult under yngre 
bygninger, senest den nuværende kirke. Var hensig-
ten med Sydhøjen ikke blot at skabe et minde, men 
netop at fastholde billedet af de to forældres grave 
for eftertiden?

Højplyndring, en magtstrategi
Allerede i 1820 var man opmærksom på, at Nordhø-
jen i Jelling var plyndret. Dette var åbenbart sket al-
lerede ret kort tid efter gravlæggelsen (Krogh 1993: 
236f). Mange andre monumentale høje i Norden vi-
ser lignende tegn på indbrud, blandt dem Oseberg-
højen. I 2007 genåbnede arkæologer højen for at 
undersøge en metalkiste med resterne af de to grav-
lagte kvinder, der var blevet genbegravet her, og i 
den forbindelse undersøgte man træ fra graven. Da 
graven første gang blev undersøgt i 1904, kunne det 
konstateres, at indbruddet havde fundet sted, inden 
skib og gravkammer var ødelagt af trykket fra jord-
masserne i højen. Udgraverne fandt bl.a. 14 spader 
og rester af to bærebøre, der formentlig havde væ-
ret anvendt ved indbruddet. Fra Gokstadgraven var 
der tilsvarende bevaret en række spader. En del af 
disse redskaber er af egetræ, der i 2010 lod sig date-
re ved hjælp af dendrokronologi. Resultatet viser, at 
indbruddet i Oseberg sandsynligvis er sket mellem 
år 953 og 975, dvs. mere end 100 år efter gravlæg-
gelsen. En datering af fund fra Gokstad gav knap så 
klart et resultat, men tyder dog på, at denne grav blev 
åbnet i samme tidsrum (Bill & Daly 2012: 812ff). I 
Danmark er skibsgraven ved Ladby på Fyn plyndret, 
formentlig kort tid efter begravelsen i begyndelsen af 
900-tallet. Den dødes sværd blev sikkert fjernet fra 
graven, mens andet gravgods bevidst blev ødelagt og 
for en del brudstykkers vedkommende lagt tilbage i 
graven (Sørensen 2001: 112ff).

Skibsgravene og storhøjene var monumenter over 

tidens magthavere, og byggeriet krævede en koordi-
neret indsats, der rakte ud over én enkelt families 
formåen. Monumenterne var således et middel for 
efterkommerne til at synliggøre deres velstand og 
legitimere deres plads i samfundet, deres rettigheder 
og krav på magt. Ville konkurrerende grupper over-
tage denne magt, var det oplagt at ødelægge forgæn-
gernes mindesmærker og på den måde svække deres 
autoritet. Snarere end en simpel jagt på skjulte skatte 
kan højindbruddene derfor være et led i en bevidst 
strategi, måske endda iscenesat som offentlige ritu-
aler, der i et symbolsk sprog formidlede budskabet 
bag handlingen (Bill & Daly 2012: 809).

Der findes talrige både ældre og yngre beretnin-
ger om gravåbning i politisk øjemed. Under et besøg 
den 25. oktober 1806 ved den preussiske konge Fre-
derik den Stores grav fjernede Napoleon det sværd, 
der lå ved kongens side. Frederik var død 20 år tidli-
gere, og Napoleons handling var en symbolsk hævn 
for det franske nederlag til preusserne i Syvårskri-
gen. Sværdet blev symbol på Frankrigs sejr over 
Preussen og Napoleons overlegenhed over den store 
preussiske konge (Geary 1994: 50). Tusind år tidli-
gere var grev Giselpert af Verona ifølge historieskri-
veren Paulus Diaconus brudt ind i den langobardiske 
kong Alboins grav og havde fjernet sværdet og andet 
gravgods. Alboin var konge i 500-tallet, men hans ry 
levede endnu på Giselperts tid 200 år senere. Hensig-
ten med indbruddet var da heller ikke vanhelligelse 
af graven. I stedet bevægede Giselpert sig ind i de 
dødes verden, mødte den for længst afdøde konge 
og vendte tilbage som dennes rette arvtager (Geary 
1994: 64f). Lignende beretninger fra antikken lå for-
mentlig bag kejser Otto III’s genåbning af Karl den 
Stores grav i kapellet i Aachen i år 1000. Åbningen 
af graven var næppe alene religiøst motiveret, udført 
af omsorg for Karls ry og for at sikre dennes jordiske 
rester. Ved at knytte sig til den store kejser styrkede 
Otto sin egen magt og position (Görich 1998; Keller 
2000: 125ff). Højåbning og højplyndring indgår også 
i de nordiske sagaer, f.eks. i beretningen om helten 
Skeggi, der kom til Lejre og brød ind i Rolf Krakes 
høj, hvorfra han tog kongens sværd Sköfnung, ”det 
bedste sværd, som kom til Island” (citeret hos Geary 
1994: 65).

Præcist hvornår indbruddet i Ladbygraven fandt 
sted, er usikkert. Skibet var tilsyneladende ikke vold-
somt skadet, og dæklaget over graven var formentlig 
endnu ikke brudt sammen. Det ser desuden ud til, 
at de ansvarlige vidste, hvor de skulle søge (Søren-
sen 2001: 118). Gravlæggelsen er dateret til perioden 
cirka 900-925, og indbruddet kan derfor være sket 



16

ANNE PEDERSEN

allerede før midten af 900-årene, måske i Gorm den 
Gamles tidlige år. Indbruddene i gravene ved Oseberg 
og Gokstad falder derimod tidsmæssigt sammen med 
Harald Blåtands regeringstid. Om den danske konge 
også stod bag, kan ikke afgøres, men indbruddene 
kan være et af de midler, Harald direkte eller indirek-
te via sine støtter benyttede sig af i bestræbelserne 
på at vinde sig hele Danmark og Norge; en af de be-
drifter, der var værdig til omtale på kongens store ru-
nesten; det sidste med henvisning til kongens forsøg 
på at vinde kontrol i det vestlige Norge og længere 
nordpå. Kongens modstandere kan dog have benyttet 
sig af samme midler for at udtrykke deres opposition 
mod det danske overherredømme (Bill & Daly 2012: 
818ff). Samme forklaringsmodel gør sig ikke nød-
vendigvis gældende for Jelling. Det tomme kammer 
i Nordhøjen førte som nævnt allerede tidligt til over-
vejelser om en flytning af den døde til en anden grav 
i Roskilde eller Jelling (Dyggve 1955: 176ff; Krogh 
1993: 43ff). Denne flytning kan hænge sammen med 
den officielle accept af kristendommen, men måske 
også med en magtforskydning i slægten og et ønske 
om at flytte en af forfædrene til et mere egnet sted. Et 

sådant forløb har dog ikke efterladt et varigt minde. I 
stedet er det mindet om to høje for Haralds to foræl-
dre i Jelling, der er overleveret op gennem århundre-
derne, uanset at mindet kun delvist taler sandt.

Afrunding
Palisadekomplekset i Jelling med runesten og de to 
kæmpehøje formidler et indtryk af en visionær byg-
herre, kong Harald Blåtand, som havde autoritet og 
magt til at mobilisere arbejdskraften og de nødvendi-
ge materielle ressourcer til at opføre et anlæg af hidtil 
uset størrelse og med en usædvanlig kombination af 
elementer; det usædvanlige i sig selv et kendetegn på 
en modig og nytænkende konge. Komplekset frem-
står som en bevidst komponeret helhed, hvor Ha-
rald byggede videre på mindesmærker (stensætning 
og runesten) rejst af kong Gorm og – i kraft af de 
arkaiske elementer – også som en bevidst historisk 
konstruktion (Holst et al. 2013: 57). Haralds store 
runesten er på sin vis et kondensat af helheden og 
formidler et budskab om store bedrifter, kongemagt, 
legitimitet og tidsdybde. Der var tale om en magtde-

Fig. 8. Højgravfeltet ved Borre, Vestfold, Norge. Foto: Arve Kjersheim © Riksantikvaren. The mound cemetery at Bor-
re, Vestfold, Norway. 



17

MONUMENTERNE I JELLING

monstration i samtiden; i den overleverede erindring 
og i de fysiske mindesmærker lå samtidig et funda-
ment for fremtiden.

Den omhyggelige udnyttelse af landskabet og 
velkendte monumenttyper genfindes på samtidige og 
ældre centre i Skandinavien, og der er næppe tvivl 
om, at den danske kongeslægt havde blikket rettet 
mod nord, dels som referenceramme, dels som poli-
tisk scene, hvor de danske konger allerede fra begyn-
delsen af 800-tallet måtte hævde sig for at fastholde 
(og gerne udvide) deres herredømme. Harald Blå-
tand orienterede sig dog ikke alene mod nord, men 
også mod det kristne Europa. Dette kommer ikke 
mindst til udtryk på den store runesten, der kombi-
nerer hjemligt sprog, runeskrift og stiludtryk med en 
opbygning og brug af billeder, der låner inspiration 
fra kristne manuskripter og håndværk (Roesdahl 
1999; Wamers 2000). Monumentalarkitektur og stor-
slået udsmykning var ligeledes velkendte virkemid-
ler i nabolandene. Et af de fornemste eksempler er 
kapellet i Aachen, der blev påbegyndt i slutningen af 
700-tallet. Det var i samtidens øjne af forbavsende 
størrelse, usædvanlig smukt og opført med forbløf-
fende opfindsomhed (Meier 2002, 313). Lignende 
ord kunne beskrive Jellingkomplekset. Her er form- 
sproget blot et andet. Også det nøje definerede rum 
spillede en vigtig rolle i arkitekturen i nabolandene, 
hvor bevægelse i og gennem rum føjede en særlig 
dimension til ceremoni og ritual (Wemhoff 2014).

Sydhøjen i Jelling indeholder ingen grav. Hvor-
for højen overhovedet blev opført og det endda efter 
kong Haralds omvendelse, er endnu et åbent spørgs-
mål. Det kan være en ting- eller hyldningshøj; tanken 
kan også have været at skabe et mindesmærke magen 
til Nordhøjen netop for at understøtte mindet og det 
mentale billede af kongens to forældre. Dette lå i gi-
vet fald heller ikke så fjernt fra tankegangen i det 
samtidige ottonske rige, hvor ikke blot herskerens, 
men også hans dronnings sidste hvilested fik stadig 
større betydning og opmærksomhed (Keller 2000). 
Kejser Otto I’s forældre, Henrik I Fuglefænger, 
grundlæggeren af det ottonske dynasti (død 936), og 
dronning Matilda (død 968) lå således side om side i 
Quedlinburg, et af slægtens foretrukne opholdssteder 
og dér, hvor den store hofdag blev afholdt i påsken 
973 med deltagelse af en delegation fra Danmark.

Jellingkomplekset skiller sig ud fra centre som 
Lejre, Tissø, Borre eller Gamla Uppsala. En kongs-
gård med tilhørende økonomibygninger, værksteder 
etc. er stadig ikke identificeret. Måske lå den længe-
re mod vest ved Hærvejen. Palisadeanlægget af træ 
fik ingen lang levetid trods den store investering, og 

erindringen om det gik tabt. Til gengæld bestod hø-
jene, runestenene og den stenkirke, der omkring år 
1100 blev opført på samme sted som tidligere en for-
modet hal efterfulgt af de første trækirker i Jelling. 
I slutningen af 1100-tallet fandt Jelling vej ind i hi-
storieskrivningen hos Sven Aggesen og Saxo. Saxo 
roste i sin fortale til Danmarkshistorien de tidligere 
tiders danskere, der havde fastholdt deres helteger-
ninger i versdigtning og på sten, og det er netop i 
kraft af runestenene, at navngivne personer kan knyt-
tes til Jellingmonumenterne. Myterne og de mange 
fortællinger hviler ikke altid på et solidt grundlag, 
og ny viden har gentagne gange ført til revision af 
etablerede narrativer. Det gør dog ikke historien min-
dre fascinerende. I Jelling blev skabt et minde, som 
kunne genoplives og genfortolkes gang på gang i nye 
rammer.

Summary
The Jelling Monuments – Expressions of tradition on 
the threshold of a new era

The town centre of Jelling is dominated by two huge 
mounds built shortly after the middle of the tenth 
century. Two rune stones stand between them, in 
front of the Romanesque stone church; one raised 
by King Gorm in memory of Queen Thyra, and the 
other, still in its original place, raised by King Ha-
rald Bluetooth in memory of his parents and his own 
achievements (fig. 1). The rune stones tie the monu-
ments to three historically known individuals, the ro-
yal couple Gorm and Thyra and their son Harald and 
the complex is one of the most magnificent expres-
sions of power and commemoration from the Vi-
king Age. The impressive nature of the monuments 
combined with the descriptions of the royal burials 
by Sven Aggesen (c.1185) and Saxo Grammaticus 
(c.1200) have, together with the naming of Jelling in 
the Cadastre of King Valdemar (1231), provided the 
background for later myths and an intense scholarly 
debate about the role of the royal family and Jelling 
in the consolidation of the Danish kingdom and the 
Church in Denmark. Discoveries since 2006 of an 
immense palisade with associated buildings have 
raised new questions. Jelling has emerged as both a 
place of commemoration and a place of ideological 
and perhaps even constitutive importance in relation 
to the establishment and legitimization of royal pow-
er in the tenth century. 

Modern interest in the Jelling monuments can be 
traced back to the late sixteenth century when King 



18

ANNE PEDERSEN

Harald’s rune stone was cleaned and the inscription 
made accessible to scholars. Jelling was royal pro-
perty until 1743 and commemoration of the royal 
ancestors played a significant role in the self-under-
standing of Danish kings in the seventeenth and eigh-
teenth centuries. In 1704, King Frederik IV initiated 
the oldest known exploration of the North Mound 
and, since then, several major excavation campaigns 
have been carried out. The burial chamber in the 
North Mound was discovered by local farmers in 
1820 and the objects remaining in the plundered grave 
and the unusual size of the chamber (approx. 17 m2) 
left no doubt that this was a royal burial; judging by 
its location north of the church and the traditional 
name of the mound, the grave of Queen Thyra (fig. 
2). A dendrochronological analysis of samples of oak 
timber recovered in 1942 has stated the date for the 
construction of the chamber as the winter season of 
958-59.

The South Mound was investigated for the first 
time in 1861 on behalf of King Frederik VII and 
again in 1941 by Ejnar Dyggve (fig. 3). Contrary to 
expectations, no grave was found. Remains of woo-
den structures were most likely associated with the 
mound construction process while two rows of large 
standing stones were believed by Dyggve to be part 
of a huge triangular sanctuary. This hypothesis was 
soon abandoned and the preserved stone rows were 
instead interpreted as parts of a 170 m long ship set-
ting built next to a Bronze Age mound believed to 
form the core of the North Mound.

Excavations in Jelling Church in 1947, 1948, 
and 1951 revealed traces of older wooden buildings. 
Dyggve’s interpretation of the buildings as a temple 
and church was revised by Knud J. Krogh after exca-
vations in 1965 and 1976-79. In addition to the traces 
of three wooden buildings, Krogh discovered a buri-
al chamber measuring about 2.6 x 4 m beneath the 
church floor. Two strap fittings of gilded silver in the 
Jelling style corresponded to metal artefacts from the 
North Mound. The disarticulated state of the male 
skeleton (assumed to be King Gorm) suggested that 
the deceased had been transferred to the chamber 
from an earlier grave, possibly the North Mound. A 
transfer of the deceased from the North Mound to a 
chapel in Jelling, or perhaps even to Roskilde had 
previously been suggested as a possible explanation 
for the lack of human remains in the mound. How-
ever, the interpretation also aroused scepticism, the 
arguments focusing on liturgical practices, the nature 
of the archaeological evidence, and the question of 
the identification of the deceased. Whether a transla-

tio took place or not, the stylistic similarities between 
artefacts from the two graves and the short distance 
of only about 50 m between them suggest that the 
graves were built within very few years of each other 
and probably by the same family.

Inspired by his experience in the Mediterranean 
area, Ejnar Dyggve assumed that a royal residen-
ce in Jelling would have been situated east of the 
North Mound, close to the proposed sanctuary and 
in an agrarian landscape dominated by ancient burial 
mounds (fig. 6). He found no positive archaeological 
evidence of this, and it was not until the 1980s that re-
mains of Iron-Age and early Viking-Age settlements 
were discovered in the area south of Jelling. Despite 
these new finds, there was still a noticeable lack of 
settlement activity from the tenth century onwards.

In 2006-07, surveys and excavations undertaken by 
Vejle Museum in the area north of the North Mound 
revealed large monoliths and traces of a palisade fea- 
turing a gate and buildings. The monoliths were in-
terpreted as part of an approximately 350 m long 
ship setting. C14-dating indicated a date between the 
latter half of the ninth century and 970 when the con-
struction of the South Mound commenced. Investi-
gations have continued in collaboration between the 
National Museum of Denmark, Vejle Museum, and 
departments at Aarhus and Copenhagen Universities. 
The palisade complex has proved to cover about 12.5 
hectares (fig. 4). Three near-identical buildings in the 
north-eastern quadrant resemble buildings in the for-
tresses of Aggersborg, Fyrkat, and Trelleborg, thus 
providing a date in the second half of the tenth cen-
tury. Dendrochronological analyses of timbers from 
the southern line of the palisade have confirmed that 
it was built between 958 and 985, probably around 
968. Models for the ground plan of the Jelling buil-
dings and the overall layout of the complex can be 
found in rural settlements from the Viking Age. As in 
a farmstead, the main building is likely to have been 
situated at the centre of the enclosure, probably whe-
re excavations in Jelling Church have revealed traces 
of older wooden buildings. The complex thus incor-
porates well-known architectural features, yet the 
design, the geometric precision resembles that of the 
fortresses as well as of the Ravning Enge Bridge just 
10 km south of Jelling, and the scale, in particular, 
represents something new and different.

Settlements from the pre-Roman Iron Age until 
the early Viking Age indicate some continuity within 
the relatively limited resource area south of Jelling. 
Yet there is no clear evidence of an extensive or 
wealthy settlement prior to the monument complex 



19

MONUMENTERNE I JELLING

comparable to the early phases of, for instance, the 
settlement at Tissø in Zealand. Rather than an esta-
te with deep local or regional roots and a wide ran-
ge of activities, the Jelling complex appears to be 
a short-lived manifestation of intense activity. The 
northern palisade is cut by a building typologically 
dated to the early eleventh century. By this time, the 
complex must have been partially or fully demolis-
hed.

Although short-lived, the huge investment sug-
gests that it probably served a significant purpose. 
Unlike the mounds and rune stones which are indivi-
dual monuments in the landscape, the palisade crea-
ted a clearly defined boundary between an inner and 
an outer space, a divide between those who participa-
ted in the events within and those who were outside. 
Was this the place where King Harald met the social 
and political elite of his kingdom to receive their ho-
mage? A place of inauguration and commemoration 
(the great rune stone)? If so, this could explain the 
exaggerated dimensions of the complex. It was in-
tended to impress contemporaries and to command 
respect for the new royal power.

Jelling lies roughly midway between the early ur-
ban communities of Ribe and Aarhus and could be 
reached via land and sailing routes from all parts of 
the kingdom within a very short time. It was there- 
fore suitable as an assembly site, not for the local 
population, but for the King and representatives 
from all regions under his rule, maybe also for de-
legates from foreign rulers. The architecture draws 
upon a well-known repertoire (stone settings, burial 
mounds, hall buildings and enclosed farmsteads) and 
a well-established understanding of space, possibly 
with the additional aim of creating a visual (and men-
tal) link to prominent sites elsewhere in Scandinavia 
and thus, by association, strengthen the authority and 
legitimacy of the place and the power of the king.

The ship setting is the oldest monument in the Jel-
ling complex. Ships of stone and, indeed, of wood 
were not unknown in Denmark (fig. 5). Yet stone 
ships with a length of 40 m or more are few. The 
monumental expression, perhaps also the symbolism 
behind the choice of ship, was enforced by their of-
ten very prominent position in the landscape. King 
Gorm’s rune stone for Queen Thyra may have been 
part of the stone ship. A similar combination of stone 
setting, rune stone, and mound is known from Bæk-
ke, south-west of Jelling and Glavendrup on Funen, 
and from Tryggevælde in Zealand where, however, 
only a rune stone mentioning existence of the rune 
stone, ship, and mound is preserved. A similar plu-

rality of monuments is known from other sites in 
Scandinavia, among them Anundshog near Västerås 
in Västmanland, Sweden, which is documented as a 
thing site from the High Middle Ages, but may have 
functioned as such much earlier. Gamla Uppsala in 
the Mälar Valley, Sweden, is even more impressive 
and was important already in the Viking Age as the 
home of legendary kings (fig. 7). The Swedish mo-
numents and similar monumental burials in southern 
Norway, among them the mounds at Borre (fig. 8), 
Oseberg, and Gokstad in Vestfold, may have served 
as a frame of reference for the monuments in Jelling.

The massive mounds and stone ships were doubt-
less surrounded by a special aura as symbols of pow-
er and entrenched rights. Time added another dimen-
sion to the monuments and the royal claim to power. 
The kings of Jelling may have wished not only to 
create monuments in a pagan tradition, but also to 
achieve a complex reminiscent of renowned ancient 
monuments. The time span of Jelling is far shorter 
than that of, for instance, Lejre in Zealand, Gamla 
Uppsala or Borre, but the use of traditional monu-
ment types and the possible abandonment of the lar-
ge stone setting before it was even completed may 
have provided an illusion of time-depth especially 
for visitors unfamiliar with this site. 

The construction of ship burials and mounds re-
quired considerable resources. Such monuments 
were therefore also a means for the descendants 
to demonstrate and legitimize their place in socie-
ty, their rights and claim to power. Competing so-
cial groups might attempt to destroy the memorials 
and thus weaken the authority of their predecessors. 
Tomb-raiding may therefore have been part of a delib- 
erate strategy, perhaps even staged as public rituals 
to convey the message behind the act. Like the North 
Mound in Jelling, many other burial mounds in Scan-
dinavia show signs of entry, among them the ship 
burials at Ladby (Denmark), Oseberg and Gokstad 
(Norway). The raid at Ladby possibly occurred befo-
re the middle of the tenth century, maybe in the early 
years of King Gorm, whereas the mounds at Oseberg 
and Gokstad were raided during the reign of King 
Harald. The tomb raids may have been arranged by 
King Harald, directly or indirectly through his sup-
porters, in his attempt to win power and enforce his 
authority in the whole of Denmark and Norway, the 
latter referring to the king’s aim to gain control in 
western Norway. The king’s opponents may have 
used the same means to express their opposition to 
the Danish supremacy. This model does not necessa-
rily apply to Jelling. Here, the tomb raids were possi-



20

ANNE PEDERSEN

bly associated with the official acceptance of Chris- 
tianity, or perhaps a shift of power in the family and a 
desire to move one of the ancestors to a more suitable 
place. Such a scenario has not left a lasting memory. 
Instead, the memory of two burial mounds for Ha-
rald’s two parents has survived over the centuries, 
even though this memory, as shown by archaeology, 
is only partially true.

The palisade complex conveys an impression of 
a visionary ruler who had the authority and power to 
mobilize manpower and the necessary material re-
sources to create a unique monument of unpreceden-
ted size. Considering the apparent archaic elements, 
the complex also emerges as a deliberate construc-
tion of history. King Harald’s rune stone represents 
a condensate of the whole, recording great achieve-
ments, royal power, legitimacy, and time-depth. The 
monumental effort was a powerful demonstration 
while, at the same time, providing a foundation for 
the future.

The deliberate use of landscape and familiar mo-
nument types leaves little doubt that the Danish ro-
yal family focused on the north, partly as a frame of 
reference, partly as a political scene where the Da-
nish kings from the early ninth century had to assert 
themselves to maintain (and possibly expand) their 
power. King Harald also looked towards Christian 
Europe. This is not least reflected in the king’s rune 
stone which combines the indigenous language, ru-
nes, and stylistic expression with a composition and 
use of images inspired by Christian manuscripts and 
craftsmanship.

Jelling differs from centres like Lejre, Tissø, Bor-
re, or Gamla Uppsala, and a royal estate with eco-
nomic functions, workshops, evidence of trade, etc. 
has not yet been identified. Despite the large invest-
ment, the palisade was short-lived and the memory 
of it was lost. In the late twelfth century, Jelling (the 
royal burials) found their way into the chronicles of 
Sven Aggesen and Saxo. The myths and the many 
later legends were not always based on solid fact and 
new knowledge has repeatedly led to the revision of 
established narratives. This does not make the story 
less fascinating. In Jelling, a memorial was created 
which could be revitalized and reinterpreted time and 
time again in a new framework. 

Litteraturliste
Adam af Bremen. A.A. Lund (red.) 2000: Adam af 

Bremens Krønike. Højbjerg.
Aggesen, S. 1917: Kortfattet Historie om Danmarks 

Konger. I: M.Cl. Gertz (red.): Sven Aggesøns Hi-
storiske Skrifter. København, s. 31-90.

Albrectsen, E. 1960: Runemonumentet ved Gla-
vendrup. Fynske Minder III, 1957 (1960), s. 83-
96.

Andersen, H. 1995: The Graves of the Jelling Dy-
nasty. Acta Archaeologica 66, 1995, s. 281-300.

Andersen, S.W. 1995: Lejre – skibssætninger, vikin-
gegrave, Grydehøj. Aarbøger for nordisk Oldkyn-
dighed 1993 (1995), s. 7-142.

Andersen, S.W. 2009: Bautasten og kæmpehegn. 
Skalk 2009/1, s. 11-15.

Beronius Jörpeland, L., H. Göthberg, A. Seiler & J. 
Wikborg 2013: Monumentala stolprader i Gamla 
Uppsala. Fornvännen 2013, s. 278-281.

Bill, J. 2012: Vikingetidens monumentale skibsgra-
ve. I: A. Pedersen & S.M. Sindbæk (red.): Et fæl-
les hav – Skagerrak og Kattegat i vikingetiden. 
København, s. 152-167.

Bill, J. & A. Daly 2012: The plundering of the ship 
graves from Oseberg and Gokstad: an example of 
power politics? Antiquity 86 (2012), s. 808–824.

Bill, J. & C.L. Rødsrud 2013: En ny markeds- og 
produksjonsplass ved Gokstad i Vestfold. Nicolay 
120, 2013, s. 5-12.

Bonde, N. 2013: Dendrokronologisk undersøgelse af 
prøver fra Smededammen i Jelling. NNU Rapport 
38. København.

Bratt, P. 1999: Makt uttryckt i jord och sten. Stora 
högar och maktstrukturer i Mälardalen under 
järnåldern. Stockholm Studies in Archaeology 
46. Stockholm.

Bæksted, A. (red.) 1944: Mourits Mouritsen Højer. 
Encomium Jellingense (Jellings Pris) 1721. Vejle 
Amts Aarbøger 1943 (1944), s. 3-24.

Christensen, K. & K.J. Krogh 1987: Jelling-højene 
dateret. Kristendommens indførelse og Gorm den 
Gamles død. Nationalmuseets Arbejdsmark 1987, 
s. 223-231.

Christensen, P. M. 2008: Nye brikker til vikinge-Jel-
ling. Vejle Amts Årbog 2008, s. 6-15.

Christensen, P. M. & S. W. Andersen 2008: Konge-
ligt? Skalk 2008/1, s. 3-10.

Christensen, S.T. 2008: Stolpebyggede skibssætnin-
ger i Snejbjerg. En foreløbig beretning om en vi-
kingetidsgravplads. Herning Museum. Midtjyske 
fortællinger 2008, s. 157-167.

Christensen, T. 2015: Lejre bag myten. De arkæolo-
giske udgravninger. Jysk Arkæologisk Selskabs 
Skrifter 87. Højbjerg.

Christiansen, F. 1999: Jelling. Bebyggelse fra jernal-
der og vikingetid. Kuml 1999, s. 181-226.



21

MONUMENTERNE I JELLING

Dyggve, E. 1955: Jellingkongernes mindesmærker. 
Jelling. Det gamle kongesæde. Vejle Amts histori-
ske Samfunds Festskrift. København, s. 127-197. 

Dyggve, E. 1964: Mindesmærkerne i Jelling. Form 
og tydning. København.

Geary, P.J. 1994: Living with the Dead in the Middle 
Ages. Ithaca/London.

Glob, P.V. 1969: Jellings Bautasten. Kuml 1969, 
	 s. 97-109.
Grinder-Hansen, P. 2010: Søren Abildgaard (1718-

1791). Fortiden på tegnebrættet. København.
Görich, K. 1998: Otto III öffnet das Karlsgrab in 

Aachen. Überlegungen zu Heiligenverehrung, 
Heiligsprechung und Traditionsbildung. I: G. 
Althoff & E. Schubert (red.): Herrschaftsreprä-
sentation im Ottonischen Sachsen. Vorträge und 
Forschungen, herausgegeben vom Konstanzer 
Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte 46. 
Siegmaringen, s. 381-430.

Hansen, A.S. 2008: Østergade i Ejstrupholm. En 
gravplads fra 800-tallet, med skibssætning og 
mulige dødehuse. Herning Museum. Midtjyske 
fortællinger 2008, s. 147-156.

Harck, O. 2006: Mittelalterliche Prunkgräber in 
Dänemark und Norddeutschland. I: C. von Car-
nap-Bornheim & D. Krause (red.): Herrschaft 
– Tod – Bestattung.  Zu den vor- und frühge-
schichtlichen Prunkgräbern als archäologisch-hi-
storische Quelle. Internationale Fachkonferenz 
Kiel 16.-19. Oktober 2003. Universitätsforschun-
gen zur prähistorischen Archäologie 139. Bonn, 
s. 207–217.

Holst, M.K, M.D. Jessen, S.W.Andersen & A. Peder-
sen 2013: The Late Viking-Age Royal Construc-
tions at Jelling, Central Jutland, Denmark. Recent 
investigations and a suggestion for an interpreta-
tive revision. Praehistorische Zeitschrift 2012 
(87)2, s. 474-504.

Holst, M.K., M.D. Jessen & A. Pedersen2013: Rune-
stenens Jelling. I: P. Gammeltoft (red.): Beretning 
fra enogtredivte tværfaglige vikingesymposium. 
Højbjerg, s. 47-61.

Jeppesen, J. & H.J. Madsen 1989: Stormandsgård og 
kirke i Lisbjerg. Kuml 1988-89 (1989), s. 289-310.

Jessen, M.D., M.K. Holst, C. Lindblom, N. Bonde & 
A. Pedersen 2014: A Palisade fit for a King – ide-
al architecture in King Harald Bluetooth’s Jelling. 
Norwegian Archaeological Review 2014, s. 42-64.

Juel, C. 2015: En gravplads gennem årtusinder – Ar-
kæologisk udgravning af bronzealderhøje og vi-
kingetidsgrave i Ullerup. Fredericiabogen 2015, 
s. 45-58.

Jørgensen, L. 2003: Manor and Market at Lake Tis-
sø in the Sixth to Eleventh Centuries: The Danish 
‘Productive’ sites. I: T. Pestell & K. Ulmschnei- 
der (red.): Markets in Early Medieval Europe. 
Trading and ‘Productive’ Sites, 650-850. Bolling-
ton, s. 175-207.

Keller, H. 2000: Die Ottonen und Karl der Grosse. 
Frühmittelalterliche Studien 34, 2000, s. 112-
131.

Krogh, K.J. 1983: The Royal Viking-Age Monu-
ments at Jelling in the Light of Recent Archaeo-
logical Excavations. A Preliminary Report. Acta 
Archaeologica 53, 1982 (1983), s. 183-216.

Krogh, K.J. 1993: Gåden om Kong Gorms Grav. Hi-
storien om Nordhøjen i Jelling. Vikingekonger-
nes monumenter i Jelling vol. 1. København.

Larsson, L. (red.) 2004: Continuity for Centuries. A 
ceremonial building and its context at Uppåkra, 
southern Sweden. Uppåkrastudier 10. Lund.

Lindeberg, P. 1591: Commentarii rerum memora-
bilium in Europa ... Ex bibliotheca Ranzoviana. 
Hamborg.

Ljungkvist, J. & P. Frölund 2015: Gamla Uppsala – 
the emergence of a centre and a magnate com-
plex. Journal of Archaeology and Ancient History 
16, 2015.  

Magnusen, F. & C.J. Thomsen 1823: Efterretninger 
om Mindesmærkerne ved Jellinge og de derved 
i Aarene 1820 og 1821 foretagne Undersøgelser 
m.m. (Særtryk fra Antikvariske Annaler IV,1). 
København.

Meier, Th. 2002: Magdeburg zwischen Aachen und 
Jelling: Repräsentationsarchitektur als semiotis-
ches System. I: J. Henning (red.): Europa im 10. 
Jahrhundert. Archäologie einer Aufbruchszeit. 
Mainz am Rhein, s. 311-322.

Myhre, B. 2015: Før Viken ble Norge. Borregrav-
feltet som religiøs og politisk arena. Norske Old-
funn XXXI. Oslo. 

Nielsen, O. 1895: Bidrag til Jellings og dets Mindes-
mærkers Historie. Aarbøger for nordisk Oldkyn-
dighed og Historie 1895, s. 252-270.

Ottosen, K. 2006: Kong Gorms umulige begravelse. 
Svundne Tider 9, 2006, s. 44-51.

Ottosen, K. & M.H. Gelting 2007: Kong Gorms mu-
lige begravelse. Svundne Tider 10, 2007, s. 42-48.

Pedersen, A. 2010: Grave, høje og kirker – gravskik-
ke og monumenter mellem hedensk og kristent 
i Danmark. I: B. Nilsson (red.): Från hedniskt 
till kristet. Förändringar i begravningsbruk och 
gravskick i Skandinavien c:a 800–1200. Opu-
scula 14. Stockholm, s. 57-102.



22

ANNE PEDERSEN

Poulsen, N.J. 2003: De græsklædte grave. Landsby-
kirkegården fra grønning til haveanlæg. National-
museets Arbejdsmark 2003, s. 49-65.

Ramskou, Th. 1976: Lindholm Høje Gravpladsen. 
Nordiske Fortidsminder Serie B 2. København.

Roesdahl, E. 1999: Jellingstenen – en bog af sten. I: 
O. Høiris, H.J. Madsen, T. Madsen & J. Vellev 
(red.): Menneskelivets mangfoldighed. Arkæo-
logisk og antropologisk forskning på Moesgård. 
Aarhus, s. 235-244.

Roesdahl, E. 2011: Scandinavia in the Melting-pot, 
950-1000. I: S. Sigmundsson (red.): Viking Sett-
lement and Viking Society. Reykjavik, s. 347-374.

Sanmark, A. & S. Semple 2011: Tingsplatsen som 
arkeologiskt problem. The Assembly Project 
Field Report No 3. Västerås. 

Saxo. Gesta Danorum. K. Friis-Jensen & P. Zeeberg 
(red.) 2005: Saxo Grammaticus Gesta Danorum. 
Danmarkshistorien I. København.

Staecker, J. 2001: Monumenten i Jelling – myter och 
realiteter. I: A. Andrén, L. Ersgård & J. Wien-
berg (red.): Från stad till land. En medeltidsar-
keologisk resa tillägnad Hans Andersson. Lund 
Studies in Medieval Archaeology 29. Stockholm,  
s. 73-88.

Staecker, J. 2005: The Concepts of imitatio and 
translatio: Perceptions of a Viking-Age Past. 
Norwegian Archaeological Review 38/1, 2005, 
 s. 3-28.

Sørensen, A.C. 2001: Ladby. A Danish Ship-Grave 
from the Viking Age. Ships and Boats of the North 
Vol. 3. Roskilde.

Vellev, J. 2012: Jelling, Sommeren 1861. Frederik 
7.s og J.J.A. Worsaaes udgravninger. Højbjerg.

Vestergaard, F. 2007: Monumentale skibssætninger i 
Danmark og Skåne. Kuml 2007, s. 145-190.

Voss, O. 1959: Bækkemonumentet – en skibssætning 
fra vikingetid. Fra Ribe Amt 14, 1956-59, s. 660-
670.

Wamers, E. 2000: … ok Dani gærði kristna … Der 
groβe Jellingstein im Spiegel ottonischer Kunst. 
Frühmittelalterliche Studien 34, 2000, s. 132-
158, Taf. X-XVI.

Wemhoff, M. 2014: Der Platz des Königs – Eine Stu-
die zur Nutzung des unbebauten Raumes an Orten 
königlicher Repräsentation. Acta Praehistorica et 
Archaeologica 46, 2014, s. 161-170.

Worm, O. 1643. Danicorum Monumentorum Libri 
Sex. Hafniæ.

Noter
1 �Baseret på databaseudtræk venligst stillet til rådighed af British 

Museum, hvor fund fra Worsaaes samling opbevares i dag.



4

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

NAVNLØSE BISKOPPER

Den navnløse bispegrav i Skt. Albani Kirke i Odense 
er ikke den eneste gåde i de vestdanske stifters historie 
i årtierne omkring år 1100. Inden vi vender opmærk-
somheden mod spørgsmålet om den gravlagtes iden-
titet, kan det være nyttigt at se på to andre tilfælde fra 
perioden, hvor udenlandske kilder giver nogle spar-
somme, men vigtige oplysninger om danske biskop-
per, uden at vi har den ringeste mulighed for hverken 
at sætte navn på dem eller at bestemme, hvilke stifter 
de var knyttet til. Disse i alt tre gåder vil illustrere, 
hvor uendelig lidt de skriftlige kilder oplyser om kir-
kehistorien i Danmark vest for Storebælt i tiden fra 
1072 til 1134. Til slut vil jeg anstille nogle betragt-
ninger over, hvorfor vi har dette eklatante ”hul” i den 
historiske overlevering. De går ud på, at de tidlige bi-
skopper ikke i sig selv var i stand til at etablere insti-
tutionel stabilitet, kontinuitet og tradition. Først med 
oprettelsen af domkapitler opstod institutioner, som 
havde disse egenskaber, og som dermed kunne blive 
egentlige kultur- og videnscentre. Det skete tidligst i 
1070’erne i Dalby (snart afløst af Lund) og Roskilde, 
men processen var først fuldbyrdet med stiftelsen af 
domkapitlet i Aarhus kort før 1200.

To danske biskopper på Det  
Første Korstog
Den tyske årbog, som går under navnet Annalista 
Saxo – den sachsiske årbogsforfatter – anfører under 
året 1097, at to danske biskopper ledsagede en bro-
der til den danske konge på Det Første Korstog (Nass 
2006: 492). Den anonyme annalist skrev sin årbog 
– formentlig i en gejstlig institution i eller nær Mag-
deburg i det østlige Sachsen – hen mod midten af 
1100-tallet; afslutningstidspunktet (bortset fra senere 
tilføjelser) kan bestemmes til mellem 1148 og 1152 
(Nass 2006: VIII-IX). Hans værk var i vid udstræk-
ning en sammenskrivning af ældre forlæg, men da 
nogle af disse kilder siden er gået tabt, har årbogen 
betydelig selvstændig kildeværdi. Ofte afskrev anna-

listen sine forlæg ordret eller med kun små, sproglige 
ændringer.

Oplysningen om den danske kongsbroders og 
de to biskoppers deltagelse i Det Første Korstog er 
en af de mange, som Annalista Saxo hentede fra de 
såkaldte Paderborn-annaler. Denne kilde er nu tabt, 
men dens indhold har i vidt omfang kunnet rekon-
strueres på grundlag af senere årbøger og krøniker, 
der benyttede den som forlæg (Scheffer-Boichorst 
1870). Listen over de prominente deltagere i Det 
Første Korstog genfinder man i en væsentlig sene-
re verdenshistorie, Gobelin Persons Cosmidromius. 
Gobelin Person (1358-1421) opholdt sig i sin ung-
dom ved pavehoffet i Italien, hvilket indbragte ham 
en udnævnelse til pavelig subkollektor i Paderborn, 
dvs. den pavelige embedsmand, som indkrævede de 
indtægter, der tilkom paven i Paderborn Stift. I den-
ne stilling opnåede han fra 1389 flere indbringende 
præsteembeder, og da han ragede uklar med bystyret 
i Paderborn, gik han i tjeneste hos den stedlige bi-
skop (Jansen 1900: VII-XXXVII). Han skrev flere 
værker, hvoriblandt Cosmidromius er det mest be-
tydningsfulde. I sin første skikkelse gik denne ver-
denshistorie til 1406 (Jansen 1900: XXXVII-XL; 
Berg 1987-1989). Gobelin Person hentede mange 
oplysninger fra Paderborn-annalerne. Han meddeler 
ganske vist kun den danske konges broders deltagel-
se i korstoget og ikke de to danske biskopper (Jansen 
1900: 36), men det er mere sandsynligt, at Gobelin 
så mange år efter begivenhederne fandt denne detalje 
irrelevant, end at Annalista Saxo skulle have tilfø-
jet den. Scheffer-Boichorst inkluderede den da også 
i sin rekonstruktion af den tabte Paderborn-årbog 
(Scheffer-Boichorst 1870: 104). Hildesheim-årbo-
gen benyttede formentlig også Paderborn-annalerne 
til sin omtale af begyndelsen af Det Første Korstog 
(Scheffer-Boichorst 1870: 104; Nass 1996: 218). 
Den stærkt forkortede notits, som kort efter 1137 
blev tilføjet i margenen og dermed blev hårdt be-
skåret ved en senere indbinding, kan næppe have in-
deholdt detaljerne om den danske konges broder og 

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting



6

MICHAEL H. GELTING

hans ledsagere (Waitz 1878: 59, sml. VIII).
I forbindelse med 1097-notitsen er det nødven-

digt at inddrage Franz-Josef Schmales kritik af 
Scheffer-Boichorsts rekonstruktion af Paderborn-an-
nalerne, idet Schmale betvivlede, at Gobelin Per-
son i det hele taget havde benyttet dette tabte værk 
(Schmale 1996: 16). Dette synspunkt hænger sam-
men med Schmales hypotese om, at den tabte årbog 
aldeles ikke var skrevet i Paderborn, men i stedet i 
benediktinerklosteret Corvey, som i modsætning til 
Paderborn havde en lang og veldokumenteret tra-
dition for historieskrivning (Schmale 1996: 21-25). 
Da hypotesen ikke kunne støttes på sikre indicier, 
har Schmales forslag til en ny betegnelse for Pader-
born-annalerne, nemlig Annales Corbeienses maio-
res – de større Corvey-annaler – dog ikke fundet 
genklang i forskningen (Nass 1996: 211). Schmales 
kritiske revision indebar, at han i 1097-notitsen kun 
anså den første sætning for at være afledt fra det tab-
te annalværk, idet denne sætning som nævnt tillige 
optræder i Hildesheim-årbogen (Schmale 1996: 39). 
Det må bemærkes, at den seneste udgiver af Anna-
lista Saxo, Klaus Naβ, i sin markering af den sach-
siske annalists lån fra Paderborn-annalerne ikke har 
accepteret Schmales ”minimalistiske” rekonstruk-
tion af den tabte årbog, idet Naβ fortsat bygger på 
Scheffer-Boichorsts rekonstruktion. En afklaring af 
spørgsmålet ville fordre en nøje sammenligning af 
Gobelin Persons Cosmidromius med Annalista Saxo 
i deres helhed, hvilket ikke er muligt inden for den-
ne artikels rammer. Vi må nøjes med at konstatere, 
at Schmales afvisning af Gobelin Persons benyttelse 
af Paderborn-årbogen ikke ændrer noget ved, at der 
er en åbenbar og nær sammenhæng mellem Gobe-
lins 1097-notits og den tilsvarende tekst hos Anna-
lista Saxo. Dersom Schmales opfattelse skulle være 
korrekt, vil denne sammenhæng være uforklaret, 
idet han ikke i øvrigt tog stilling til Gobelin Persons 
kilder; i så fald må det derfor indtil videre forblive 
et åbent spørgsmål, om verbaloverensstemmelsen 
mellem Annalista Saxo og Cosmidromius i resten 
af 1097-notitsen skyldtes, at Gobelins oplysninger 
stammede direkte fra Annalista Saxo, eller om man 
må forudsætte en anden tabt fælles kilde.

Paderborn-annalerne synes at være sluttet med 
året 1144, men allerede fra de første år af 1100-tallet 
bærer de præg af at være forfattet samtidig med el-
ler kort efter de begivenheder, de omtaler. Inden da 
bygger de på ældre kilder, frem til 1098 blandt andet 
på Hasungen-annalerne (Scheffer-Boichorst 1870: 
82-83); men da også Hasungen-annalerne hører til 
de tabte kilder, som må rekonstrueres på grundlag 

af deres ekko i senere årbøger, er det vistnok usik-
kert, om oplysningen om den danske konges broders 
og de to biskoppers deltagelse i Det Første Korstog 
stammede derfra. Faktisk virker denne oplysning 
som et indskud, der er blevet hægtet på fortegnelsen 
over korstogets ledere.1 Denne fortegnelse må Pader-
born-annalerne have haft fra en anden kilde; det er 
tænkeligt, at annalisten – som under alle omstændig-
heder må have været sachser – fandt, at korsfarerne 
fra naboriget mod nord ikke burde lades uomtalt i en 
beretning, som han i øvrigt havde hentet fra en kil-
de, som ikke havde det samme geografiske perspek-
tiv, og at det dermed er en selvstændig tilføjelse. I 
hvert fald må oplysningen om den danske deltagelse 
i korstoget hos Annalista Saxo og Gobelin Person gå 
tilbage til en kilde, som var tidsmæssigt ganske nær 
på begivenhederne, og i sin nøgterne, faktuelle form 
giver den ikke grund til at tro andet, end at oplys-
ningen er korrekt, ligesom resten af opregningen af 
deltagerne i korstoget er det.

Når danske historikere længe forholdt sig dybt 
skeptisk til efterretningen om dansk deltagelse i Det 
Første Korstog, skyldes det en anden kilde, som uaf-
hængigt af Paderborn-annalerne meddeler en ganske 
anderledes bloddryppende historie om de danske 
korsfarere. Albert (eller Adalbert), kannik i Aachen, 
deltog ikke selv i korstoget, men i de første årtier 
af 1100-tallet indsamlede han flittigt beretninger fra 
hjemvendte korsfarere og sammenskrev dem til en 
righoldig og dramatisk krønike om Det Første Kors-
tog og de første tyve år af Kongeriget Jerusalems 
historie. I betragtning af hans kildegrundlag kan 
det ikke undre, at hans værk er af stærkt svingende 
kildeværdi, snart ganske troværdigt, snart påviselig 
fejlagtigt, og undertiden gengiver han rene skrøner 
(Jacobsen 1977-1980). Albert af Aachen fortæller, 
at den danske konges søn Svend (Sueno) i spidsen 
for en styrke på 1500 mand var kommet nogle dage 
bagud fra korsfarernes hær. På vej gennem Lilleasien 
for at slutte sig til belejringen af Antiochia blev de 
overfaldet af tyrkerne, og efter en hård kamp blev 
de alle dræbt. Sammen med danskerne rejste Flori-
na, en datter af hertugen af Burgund og enke efter 
fyrsten af Philippi, idet hun håbede på ægteskab med 
den danske prins; det lykkedes hende at flygte fra 
massakren på sit muldyr, men såret af flere pileskud 
blev hun til sidst fanget og halshugget sammen med 
den danske kongesøn. Derefter ombragte tyrkerne en 
gruppe syge korsfarere, som søgte helbredelse ved 
de nærliggende varme kilder. Nogen danske biskop-
per er der ikke tale om (Recueil 1879: 376-377). Som 
allerede påpeget i Paul Riants pionerarbejde om den 



7

NAVNLØSE BISKOPPER

skandinaviske deltagelse i korstogene indeholder 
Albert af Aachens fortælling flere inkonsistenser og 
urimeligheder. Navnlig er der ingen som helst holde-
punkter for at indordne den skønne Florina i de bur-
gundiske hertugers genealogi, og det bliver ikke bed-
re ved at antage, at ”hertug” var en fejl for ”greve”; 
heller ikke greverne af Burgunds stamtavle har plads 
til en Florina. Desuden forekommer det ekstremt 
usandsynligt, at en af disse fyrsters døtre skulle være 
blevet byzantinsk gift inden Det Første Korstog, og 
der var ikke nogen fyrste af Philippi (i det nuværende 
nordøstlige Grækenland), eftersom byen stod direkte 
under den byzantinske kejsers administration (Riant 
1865: 146-152). 

De senere års danske korstogsforskning har søgt 
at rehabilitere Albert af Aachens fortælling ved at 
koble den til årbogsnotitsen fra Paderborn-annalerne 
(Møller Jensen 2000: 294-296; Lind et al. 2004: 25-
26). Der er imidlertid grund til at holde de to kilder 
skarpt adskilt. Det er muligt, at der er en kerne af 
sandhed bag Albert af Aachens fortælling, nemlig at 
den danske kongesøn og hans mænd var kommet til 
at sakke agterud for korsfarerhærens hovedstyrke, 
og at de blev overfaldet og massakreret af tyrkerne; 
de senere danske årbøgers og krønikers såvel som 
de øvrige korstogskilders tavshed herom har ikke 
nogen afgørende vægt i betragtning af, at de første 
danske berettende kilder er fyrre år senere end begi-
venhederne, og i betragtning af, at korstogskrøniker-
nes forfattere langtfra var alvidende og desuden var 
selektive i de informationer, de viderebragte. Men 
Albert af Aachens fortælling forekommer at have 
været godt på vej ind i legendernes verden, allerede 
da Albert nedskrev den. 

Selv navnet på den danske prins er der grund til 
at tvivle på. Svend Estridsen havde ganske vist en 
søn ved navn Svend, men han fik et ganske andet 
endeligt. Ifølge Saxo var denne Svend den ældste af 
Svend Estridsens tilbageværende sønner, da nyheden 
om Erik Ejegods død på Cypern nåede Danmark i 
1104. Ved Svend Estridsens død i 1076 var en bor-
gerkrig blevet undgået ved en aftale om arvefølgen 
mellem hans sønner, hvor det altid var den ældste 
tilbageværende søn, som skulle overtage tronen, når 
den regerende konge døde. Nu var det altså Svend 
Svendsens tur, og han begav sig straks mod Viborg 
for at tage kongenavn; men inden han nåede så langt, 
blev han syg og døde, og det blev i stedet Niels, der 
som den sidste af Svend Estridsens sønner kom til 
at regere landet (Saxo 12.7.6-12.8.3; Friis-Jensen 
& Fisher 2015: bd. 2, 892-897). Saxos kilde hertil 
er ukendt, og det er blevet foreslået, at historien om 

Svend Svendsens forgæves forsøg på at vinde kronen 
var frit opfundet for at miskreditere hans efterkom-
mere, Henrik Skadelår og hans sønner (Friis-Jensen 
& Fisher 2015: bd. 2, 892 note 28); men selve Svends 
eksistens er der ingen tvivl om. Saxos historie strider 
således imod Albert af Aachen. Det skal indrømmes, 
at da Svend Estridsens talrige sønner var avlet med 
mange forskellige kvinder, kunne det vel ikke ude-
lukkes, at to af dem fik det samme fornavn; det var 
Hal Kochs løsning, da han udarbejdede stamtavlen 
over kongeslægten til sit bind af Politikens Dan-
markshistorie (Koch 1963: 62-63). Der er dog nok 
mere sandsynlighed for Paul Riants antagelse om, at 
Albert af Aachen ganske enkelt betegnede sin danske 
kongesøn med faderens navn (Riant 1865: 150), sna-
rest fordi han ikke kendte hans rigtige navn.2

Konklusionen på denne gennemgang af kildema-
terialet må da være, at det eneste, der kan stå fast 
som nogenlunde sikkert om den danske deltagelse 
i Det Første Korstog, er Annalista Saxos oplysning 
om, at en broder til den danske konge deltog sam-
men med to biskopper, utvivlsomt også fra Danmark. 
Hvem var da de to biskopper, som drog ud mod Det 
Hellige Land i 1097? Vi ved det ikke. Det eneste, 
vi kan sige med en vis grad af sikkerhed, er, at det 
ikke var biskop Asser af Lund eller biskop Arnold af 
Roskilde; i hvert fald ikke, hvis vi antager, at de to 
korsfarerbisper mistede livet på vej gennem Lilleasi-
en. Det levner seks mulige biskopper, nemlig alle de 
vestdanske. Vi har ikke sikkerhed for at kende navnet 
på biskoppen i 1097 for nogen af stifterne Odense, 
Børglum, Viborg, Aarhus, Ribe eller Slesvig (Møller 
Jensen 2000: 295 med note 47).3

Rovmord på tre danske  
biskopper
Den næste beretning, vi skal se på, er også ganske 
farverig, og den involverer også nogle danske bi-
skopper som bipersoner. Under året 1112 anfører Al-
bert af Stade i sin verdenshistoriske årbog, Annales 
Stadenses (Stade-årbogen), at forvalteren af grevska-
bet Stade (fig. 1), Friedrich, og hans broder Ulrich på 
et tidligere tidspunkt havde pågrebet tre danske bi-
skopper, da de rejste igennem området med en større 
formue i rede penge. De druknede de tre biskopper 
og hele deres følge i Elben og beholdt deres penge.

I forhold til denne begivenhed er Albert af Stade 
en forholdsvis sen kilde, eftersom han forfattede sin 
årbog i årene fra 1240 til 1256. Om hans oprindel-
se vides intet sikkert, om end der er en høj grad af 



8

MICHAEL H. GELTING

sandsynlighed for, at han stammede fra en slægt af 
ministerialer i Bremen Stifts tjeneste (Hucker 1978: 
333-342);4 han dukker op i et diplom i 1224, hvor 
han var kannik ved domkapitlet i Bremen og før-
te titel af magister, hvilket viser, at han havde fået 
en videregående uddannelse, formentlig i udlandet. 
Derefter indtrådte han i benediktinerordenen og blev 
prior ved Mariaklosteret i Stade, hvor han ved abbed 
Christophs død i 1232 efterfulgte denne som abbed. 
Albert misbilligede munkenes slappe overholdelse af 
benediktinerreglen, og i 1236 rejste han til Rom og ud-
virkede et brev fra pave Gregor IX til ærkebiskoppen 
af Hamburg-Bremen, hvorved ærkebiskoppen 
bemyndigedes til at omdanne Mariaklosteret til et 
cistercienserkloster, dersom det ikke lod sig gøre at 
stramme op på disciplinen under benediktinerreglen. 
Ærkebiskoppen indkaldte hele konventet til et møde, 
hvor han pålagde munkene at overholde deres re-
gel, hvis de ville undgå at blive overført til cister-
cienserordenen. Han fulgte imidlertid aldrig op på 
sin formaning trods gentagne henvendelser fra ab-

bed Albert, og efter mere end tre års strid og balla-
de (tumultus) gav Albert op, nedlagde sit embede og 
indtrådte i franciskanernes nylig stiftede ordenshus 
i Stade. Samtidig påbegyndte han sin historiske år-
bog. Årbogen slutter som nævnt med året 1256, men 
da den paverække, den indeholder, ender med Urban 
IV’s død 2. oktober 1264, har Albert måske været lidt 
bagud med sin fyldigere beretning. Albert døde en 9. 
februar; året er uvist, men hvis han arbejdede på sit 
værk til det sidste, var det formentlig i 1265 (Lap-
penberg 1859: 271-272, 366-367).

Langt det meste af Albert af Stades mægtige 
kompilation var direkte afskrift fra ældre værker; fra 
og med de sidste år af 1000-tallet indeholder den sta-
dig mere fyldige efterretninger om det regionale ari-
stokratis genealogi og historie, der synes at stamme 
fra en tabt, lokal årbog, som også er afspejlet i andre 
annaler fra regionen (Hucke 1956: 58-59, 205-210). 
I nogle tilfælde kan det påvises, at oplysningerne er 
unøjagtige, men som helhed anses denne del af årbo-
gen for at være en værdifuld og nogenlunde pålidelig 

Fig. 1. Kort over de i artiklen omtalte lokaliteter omkring Stade. Illustration: Michael Gelting og Odense Bys Museer. 
Maps showing the locations around Stade mentioned in this article.



9

NAVNLØSE BISKOPPER

kilde til regionens historie (Patze 1977-1980).
En af de tidligste af disse lokale efterretninger er 

den fortælling, hvori rovmordet på de tre danske bi-
skopper indgår som en ikke helt uvæsentlig detalje. 
Det er umagen værd at genfortælle den, både fordi 
den giver en fornemmelse af karakteren af Alberts 
oplysninger, og fordi dateringen af rovmordet af-
hænger af fortællingens ikke helt klare kronologi. 

Under året 1112 beretter Albert af Stade, at grev Eil-
mar (Egilmar) den Yngre af Oldenburg, søn af Eilmar 
og Rikenze,5 som var Ida af Elsdorfs datter, gjorde 
krav på arven efter denne Ida, skønt fyrsterne af Sta-
de, nemlig markgrev Udo og hans søn Heinrich, havde 
besiddet denne arv ukæret hele deres liv (fig. 2).6 Ida 
var af fornem slægt fra Schwaben, idet hun var bro-
derdatter til kejser Henrik III (1039-1056) og søster-
datter til biskop Bruno af Toul, som blev pave under 
navnet Leo IX (1049-1054). Hun ægtede Lippold 
(Leopold), som var søn af fru Glismod,7 og fødte 
Oda, nonne i Rintelen. Siden købte hun datteren fri 
af klosteret og gav hende til den russiske konge,8 med 
hvem hun fik sønnen Warteslaw (fejl for Jaroslaw). 
Da den russiske konge var død, lod Oda en umådelig 
formue begrave i jorden og lod de mænd dræbe, som 
havde begravet den, så de ikke kunne afsløre skatten. 
Derefter vendte hun hjem til Sachsen med sin søn og 
resten af sin formue. I et nyt ægteskab fik hun dat-
teren Aliarina, moder til grev Burchard af Loccum, 
som landgrev Hermann af Winzenburg siden snig-
myrdede, skønt han dog var Hermanns vasal. War-
teslaw (Jaroslaw) blev kaldt hjem til Rusland, hvor 
han kom til at herske i faderens sted.9 Inden sin død 
fandt han den formue, som moderen havde skjult.

Ida havde også en søn, grev Ekbert, som markgrev 
Udo I (af Stade) dræbte i Wistedt nær Elsdorf, skønt 
han dog var hans slægtning. Da Ida således stod uden 
arvinger, drog hun til Rom til sin onkel, pave Leo, 
som rådede hende til fromt at forlade sine skyldnere 
deres skyld; så da hun vendte hjem til Elsdorf, tilgav 
hun Udo drabet på sønnen, og for at kunne nyde sit 
gods i fred gjorde hun Udo til sin arving, idet hun 
adopterede ham. Til gengæld gav Udo hende omfat-
tende godser på livstid.

Ud over Lippold (Leopold) ægtede Ida to mænd, 
nemlig grev Dedo og grev Etheler Hvide, som begge 
var grever i Ditmarsken og blev dræbt dér. Den ene af 
dem avlede med hende datteren Rikenze, som blev gift 
med grev Eilmar af Oldenburg. En anden datter var 
Akarina (Aliarina), moder til Burchard af Loccum. En 
søn af Ida var Burchard, storprovst i Trier, som siden 
blev ærkebiskop,10 og som opførte stenhuset i Elsdorf.

Da Ida var død, tilfaldt hendes arv markgrev 
Udo I († 1057), hvem den også tilkom på anden vis; 
for da i mange år ingen af hendes æt havde gjort krav 
på arven, tilfaldt den kongen, som skænkede den til 
Bremens bispestol. Men Udo I holdt grevskabet Sta-
de som len af ærkebiskoppen, og Idas arv lå netop i 
hans grevskab. Så Udo I og Udo II og Udo II’s søn 
Heinrich besad arven ukæret indtil 1112, hvor Eilmar 
den Yngre af Oldenburg gjorde krav på den; men han 
blev afvist af Friedrich, som forvaltede grevskabet 
på markgrevernes vegne.

Denne Friedrichs mormor og moder var kommet 
sejlende fra England, men led skibbrud i grevskabet 
Stade, og efter den gamle rets strenge regler blev 
både de skibbrudnes personer og deres gods kongens 
ejendom. Pigerne blev anbragt som kammerpiger 
hos Udo I’s hustru Oda. Der var tre døtre. Den ene 
blev moder til Warding af Bliedersdorf – som blev 
fader til Werno, Walding og Tezo af Linden – og til 
en pige, som blev moder til Sicco, som blev fader 
til Hermann af Poppenborstel og Robert Mulen. Den 
anden datter fik Aldo – fader til Bertold af Elm og 
Arnold af Bevern – og en anden søn, som blev fader 
til Ernst af Emmelndorf og Balduin af Horechthor-
pe (muligvis Harrendorf). Den tredje datter ægtede 
Reinold, som med hende avlede sønnerne Friedrich 
og Ulrich og døtrene Odilia, som blev abbedisse i 
Heeslingen, og Rocelen, som ægtede Waldesthor-
pe.11 Sønnerne blev begunstiget og uddannet af deres 
herrer (dvs. markgreverne af Stade), og som voksne 
fik de overladt forvaltningen af nogle godser.

På den tid ville tre biskopper fra Danmark rejse 
gennem landet, og de medbragte en stor sum pen-
ge. De nævnte brødre (Friedrich og Ulrich) druknede 
dem i Elben med hele deres følge og stjal pengene; 
og skønt de fortjente Guds vrede for denne gerning, 
blev de meget velhavende i det timelige liv. Så længe 
Udo I og Udo II levede, fornægtede Friedrich aldrig 
sin stands åg (altså at han var ufri, livegen), og derfor 
blev han sat i spidsen for forvaltningen af grevskabet 
Stade, som han kvalificerede sig til ved sin indsigt 
og handlekraft. Men Ulrich begyndte på Udo II’s tid 
at hævde, at han var fri, og han opsøgte kejser Hen-
riks hof.12 Da markgrev Udo så Ulrich hos kejseren i 
Goslar, udbad han sig en kendelse om, at han havde 
ret til at gøre krav på sin livegne, uanset hvor han 
fandt ham. Da markgreven havde opnået kendelsen, 
gav han Ulrich en mægtig øretæve. Kejseren blev 
opbragt, og alle greb til våben, men da parterne var 
lige stærke, lykkedes det at få sagen forligt. 

Det var på de to brødres opfordring, at Udo I 
dræbte Idas søn Ekbert. Efter Ulrichs død havde hans 



10

MICHAEL H. GELTING

søster, abbedissen af Heeslingen, en dag badet i bad-
stuen. Da hun havde glemt sin kam, beordrede hun 
tjenestepigen til at hente den. Pigen vendte rædsels-
slagen tilbage og sagde, at Ulrich sad i badstuen, og 
en neger (Ethiops) kæmmede ham med abbedissens 
kam. Fruen beordrede hende truende til at hente 
kammen. Pigen gik tilbage til badstuen og blev siden 
fundet død dér.

Da markgrev Udo II døde, var sønnen Heinrich 
kun en dreng, og på hans tid begyndte Friedrich 
at stræbe efter sin frihed, da han var meget velha-
vende og stod for forvaltningen af grevskabet og 
alt drengens gods.13 Han drog til den sidste kejser 
Henrik (V)14 og gav ham 40 mark guld, som stam-
mede fra de tre druknede biskoppers formue, for at 
få lov til at hævde sin frihed med vidnesbyrd i det 
grevskab, han forestod. Men hertug Luder (Ludger, 
hertug af Sachsen; siden tysk konge og kejser som 
Lothar III) var fjendtlig stemt mod Friedrich, for-
di denne havde kæmpet hårdt mod hertugen i den 
krig, han i sin tid førte mod markgrev Udo.15 Her-
tugen ansporede derfor ærkebiskoppen af Bremen 
til at rejse krav på Friedrich som Bremerkirkens 
livegne, for det var i Bremerkirkens grevskab, at 
Friedrichs bedstemor og moder var faldet i træl-
dom ved skibbruddet. I 1112 sendte kejseren der-
for sin udsending for at afgøre sagen, og da retten 
var sat i Rahmstorf, mødte ærkebiskop Friedrich 
med hertug Ludger, grev Rudolf (I af Stade) og 
hans brodersøn drengen Heinrich (II af Stade) og 
grev Friedrich16 med sine vidner, som var uadelige 
(plebeis), og som han kunne formå til at sværge på 

hvad som helst. Men grev Rudolf ville ikke udsætte 
sin mangeårige ejendomsret (dvs. til Friedrich) for 
et letfærdigt vidnebevis, og da han var ankommet 
med en betydelig styrke, førte han Friedrich bort 
som fange og spærrede ham inde på Salzwedel, 
indtil kejseren befriede Friedrich fra fængslet for 
ikke at få skam ved at beholde guld, som var givet 
forgæves; kejseren beholdt længe Friedrich hos sig, 
da denne ikke kunne vende tilbage til sin hjemegn. 
Til sidst blev Friedrich dog fuldstændig genindsat 
i sine rettigheder; han arbejdede siden altid på at 
ydmyge sine herrer, og han undergravede dem ef-
fektivt, da han var yderst velhavende og en frem-
ragende og dynamisk begavelse. Da nu markgrev 
Heinrich førte et tomt fyrstenavn, mens Friedrich 
levede i overflod både på sin herres godser og på 
dem, som han selv havde erhvervet sig på forskel-
lig vis, sluttede grev Rudolf og hans nevø, den unge 
markgrev Heinrich, sig sammen og rykkede mod 
Stade med en stor hærstyrke. Men da Friedrich hør-
te dem trænge ind i byen, flygtede han ud af den an-
den ende af byen, og det lykkedes ham med nød og 
næppe at undslippe sine forfølgere i ly af natten og 
skoven. Efter således at være undsluppet opsøgte 
han hertug Ludger og gav ham både, hvad han kun-
ne give, og hvad han ikke kunne give. Mens fyr-
sterne af Stade beslaglagde alt, hvad Friedrich hav-
de besiddet, opførte Ludger borgen Vörde,17 og han 
indkaldte alle hertugdømmet Sachsens stridskræf-
ter for at genindsætte Friedrich. Men da Rudolf var 
død (1124), blev Friedrich genindsat i sine tidligere 
besiddelser (Lappenberg 1859: 319-321).

Fig. 2. Stamtavle over greverne af Stade fra midt i 1000-tallet til slægten uddøde i mandslinien. Illustration efter Hucke 
1956: Stammtafel A.  
Pedigree of the Stade margraves from mid-eleventh century until the male line died out. 



11

NAVNLØSE BISKOPPER

Historien om Friedrich af Stade har fået en del 
opmærksomhed i tysk forskning, fordi den er det 
tidligste eksempel på, at en ministerialis kunne 
svinge sig op til en stærk magtposition og betydelig 
rigdom (Bosl 1950: 108-109; Hucke 1956: 92 note 
659). Ministerialerne var en interessant socialgrup-
pe, idet de var livegne – deres person tilhørte altså 
deres herskab – men i kraft af de embeder, de vare-
tog i deres herskabs tjeneste, kunne de opnå en ud-
præget aristokratisk og arvelig position uden dog af 
den grund at opnå personlig frihed; ikke så få tyske 
adelsslægter nedstammer fra sådanne mænd (Arnold 
1985). Friedrich af Stades historie er hyppigt refere-
ret i forskningen, men beretningen om rovmordet på 
de danske biskopper bliver altid forbigået i tavshed; 
i det højeste bliver det antydet, at Friedrich vist ikke 
var kommet til sin rigdom på ganske hæderlig vis 
(Dehio 1877: 49; Giesebrecht 1890: 839) – unæg-
telig noget af en eufemisme. Det fremgår ikke, om 
denne tilbageholdenhed skyldes, at historikerne har 
været skeptiske over for pålideligheden af denne del 
af historien, men ikke har villet ofre tid og kræfter på 
at undersøge den nærmere. I nærværende sammen-
hæng må det imidlertid være væsentligt at tage stil-
ling til dette spørgsmål.

Hvis vi ser bort fra spøgelseshistorien om tje-
nestepigen i badstuen, er der ikke noget i Albert af 
Stades beretning, der forekommer åbenbart urimeligt 
eller usandsynligt, men bortset fra tilknytningen til 
året 1112 er der meget få kronologiske holdepunkter. 
Det er dog åbenbart, at begivenhederne strakte sig 
over flere årtier. Udgangspunktet må være at forsøge 
at tidsfæste det skibbrud, som medførte, at Friedrich 
af Stades mormor og hendes døtre faldt i trældom 
i Stade. Albert af Stade siger, at døtrene blev kam-
merpiger hos Udo I’s hustru, hvilket vel burde pla-
cere begivenheden inden Udo I’s død i 1057 (Hucke 
1956: 27). Imidlertid var det ikke Udo I, men hans 
søn og efterfølger Udo II († 1082), som var gift med 
Oda af Werl († 1110; Hucke 1956: 30). Dermed 
bliver det muligt at ane skibbruddets politiske bag-
grund. Selv om Albert af Stade ikke siger det i så 
mange ord, skinner det igennem hele fortællingen, at 
de skibbrudne engelske kvinder var af fornem byrd 
(Schulze 1995: 82). Under normale omstændigheder 
burde sådanne personers familie have bestræbt sig på 
at løskøbe dem. Men netop på Udo II’s tid skete der 
sådanne omvæltninger i England, at de skibbrudne 
kvinder meget muligt slet ikke havde nogen familie 
at forlade sig på. Den normanniske hertug Vilhelm 
Bastarden erobrede England i slaget ved Hastings i 
1066 og det efterfølgende felttog, hvor en stor del af 

det engelske aristokrati omkom. Den største trussel 
mod det nye, normanniske regime var et omfattende 
oprør i det nordlige England i 1069-1070, der blev 
støttet af den danske konge Svend Estridsen; opstan-
den slog fejl, og den brutale repression, hvormed 
Vilhelm tog hævn over oprørerne, stod mål med den 
trussel, de havde udgjort. Både enker og døtre fra det 
engelske aristokrati og adskillige højtstående engel-
ske gejstlige søgte tilflugt i Danmark for at undgå 
Vilhelms vrede (Bolton 2005; Mason 2004: 177-202; 
Barlow 2002: 165-170; Walker 1997: 192-195). Un-
der Knud den Stores og hans sønners regering i Eng-
land 1016-1042 var der opstået et anglo-dansk ari-
stokrati, og det forekommer højst sandsynligt, at de 
engelske kvinder, som havnede i ufrihed i Stade ved 
deres skibbrud, var på flugt for at søge ophold hos 
deres fjernere slægtninge i Danmark (Lappenberg 
1859: 320 note 10). Kendskabet til det anglo-danske 
aristokratis persongalleri – og navnlig dets kvindeli-
ge medlemmer – er for ufuldstændigt til, at der kan 
opstilles en blot nogenlunde sandsynlig hypotese om 
de skibbrudne kvinders nøjagtige herkomst,18 og det 
kan ikke afgøres, om deres flugt fandt sted straks 
efter 1066 eller først efter det nordengelske oprørs 
sammenbrud i 1070.

Friedrich af Stades moders ægteskab og hans 
egen fødsel kan da rimeligvis dateres til begyndel-
sen af 1070’erne.19 Flere forskere har antaget, at det 
var denne Friedrich, som – allerede betitlet greve 
(comes) – i 1091-1092 i sin egenskab af ærkebiskop 
Liemar af Bremens foged (advocatus) spillede en 
vigtig ceremoniel rolle ved Gerhard af Stumpenhu-
sens godsoverdragelse som skadeserstatning til Bre-
men Stift (Lappenberg 1842: 111-114, nr. 118-119; 
Hucke 1956: 92; Dehio 1877: 49). I sin grundige 
undersøgelse af forvaltning og territorialmagt i ær-
kestiftet Bremen i 10.-12. århundrede har Karl Rei-
necke imidlertid påvist, at den sammenhæng, hvori 
denne grev Friedrich optræder i de to diplomer af 
1091-1092, viser, at han må have været en fribåren 
adelig; da navnet Friedrich var ganske udbredt i den 
nordtyske højadel på denne tid, afstår Reinecke fra 
nogen kategorisk identifikation af ham, om end han 
synes at hælde til, at det kunne dreje sig om grev 
Friedrich af Formbach, som var morfar til den sene-
re hertug af Sachsen, og siden tysk konge og kejser, 
Ludger (Lothar III) af Süpplingenburg (Reinecke 
1971: 100-103). Denne hypotese rejser dog nogle 
andre problemer (Reinecke 1971: 102; sml. Bern-
hardi 1879: 810-811), som der ikke er grund til at 
gå nærmere ind på her. Det væsentlige i nærværende 
sammenhæng er at fastslå, at den grev Friedrich, som 



12

MICHAEL H. GELTING

optrådte i 1091/92, ikke var identisk med ministeri-
alen Friedrich af Stade. Da Friedrich af Stade ikke 
optræder i nogen andre diplomer fra 1090’erne, er 
vi dermed for dateringen af begyndelsen af hans em-
bedsperiode henvist til Annalista Saxo, som skriver, 
at Friedrich bestyrede grevskabet Stade i fyrre år. Det 
bliver anført i forbindelse med grev Heinrichs død 
og hans broder Udo III’s overtagelse af grevskabet 
i 1087 (Nass 2006: 478). Det er imidlertid del af en 
mere generel omtale af Udos regeringstid som gre-
ve, 1087-1106 (Hucke 1956: 33), og almindeligvis 
fæster forskningen lid til Annalista Saxos angivelse 
af Friedrichs fyrre års embedsperiode; med udgangs-
punkt i Friedrichs død i 1135 (Hucke 1956: 108) 
giver det en tiltrædelse som forvalter af grevskabet 
omkring 1095. Der kan dog næppe bygges så præcis 
en datering på en tidsangivelse, som er helt åbenbart 
omtrentlig og vel egentlig blot betyder ”usædvanlig 
længe”,20 og hvor det desuden er fuldstændig uvist, 
om Friedrichs periode i eksil var regnet med eller ej. 
Det, der må stå fast, er, at Friedrichs magtposition i 
Stade gik tilbage til Udo III’s tid og næppe blot til 
Udos sidste år.21

Så løse disse kronologiske holdepunkter end er, 
giver de en ret stor sandsynlighed for, at rovmordet 
på de tre danske biskopper fandt sted i Erik Ejegods 
regeringstid i Danmark (1095-1103/04). Det kan give 
anledning til en hypotese om, hvorfor hele tre danske 
biskopper skulle have begivet sig over Elben med en 
stor sum i penge og ædelmetaller, og hvorfor de blev 
myrdet og værdierne stjålet, tilsyneladende uden at 
de skyldige blev straffet med de strenge åndelige og 
materielle sanktioner, som normalt ville ramme dem, 
der dræbte en biskop, for slet ikke at tale om tre. Hy-
potesen fremsættes med alle de forbehold, som følger 
af, at den er en ren konstruktion på grundlag af én 
enkelt kilde.

I 1103 opnåede Erik Ejegod pavens ophøjelse af 
Danmark med de øvrige nordiske riger til en selvstæn-
dig kirkeprovins, et ærkebispedømme. At værdighe-
den tilfaldt Lunds biskop Asser, blev først afgjort 
ved den pavelige legat Alberics besøg i Danmark det 
følgende år (Seegrün 1967: 118-120). Begivenheden 
var et hårdt slag mod Danmarks og Nordens hidtidi-
ge ærkebiskop, ærkebiskoppen af Hamburg-Bremen, 
som dermed i praksis mistede alle sine lydbiskopper. 
Fra pavens side var den et træk i den drabelige kamp 
mellem kejser og pave, Investiturstriden, som udspil-
lede sig i årtierne omkring 1100. I den strid havde 
ærkebiskop Liemar af Bremen, som døde i 1101, væ-
ret en af kejserens stærkeste støtter, så paven havde 
gode grunde til at løsrive Norden fra Bremen (Bre-

engaard 1982: 170-180). Vi ved, at ærkebiskopperne 
af Bremen op igennem første halvdel af 1100-tallet 
gjorde sig store anstrengelser for at få omstødt beslut-
ningen fra 1103 (Dehio 1877: 23-27; Seegrün 1967: 
133-137); men der er ingen efterretninger om nogen 
umiddelbar reaktion fra Liemars efterfølger, ærke-
biskop Humbert (1101-1104). En delegation på hele 
tre danske biskopper må have været ude i et særdeles 
vigtigt ærinde. Det er ikke videre sandsynligt, at man 
i Danmark skulle have næret håb om at kunne bevæ-
ge ærkebiskop Humbert til at affinde sig med tabet af 
den nordiske kirkeprovins selv ved nok så rige gaver. 
Derimod kan man have ønsket at opnå kejser Henrik 
IV’s anerkendelse af ændringen. Ærkebiskop Hum-
bert havde al mulig interesse i at forhindre en sådan 
transaktion, men for at undgå diplomatiske forviklin-
ger kan han have foretrukket at få både de udsendte 
danske biskopper og pengene til at ”forsvinde” uden 
selv at involvere sig direkte. Hvis han anlagde samme 
betragtningsmåde som Adam af Bremen i 1070’erne, 
var de danske biskopper alligevel ”frafaldne”, fordi 
de ikke længere anerkendte Hamburg-Bremens auto-
ritet,22 og dermed kunne Humbert tage sig drabet gan-
ske let. Friedrich af Stade skulle da have udført rov-
mordet på bestilling fra den bremiske ærkebiskop.23

På denne tid var den danske konge imidlertid bort-
rejst, på vej til Jerusalem, og da budskabet om hans 
død på Cypern nåede hjem til Danmark, var den vig-
tigste opgave at få valgt en ny konge. Saxos noget 
forblommede beretning om kongevalget i 1104 kunne 
antyde, at valget ikke gik helt af sig selv (Saxo 12.8.2-
3; Friis-Jensen & Fisher 2015: 894-897), og den nye 
konge, Niels, har næppe været interesseret i at ind-
lede sin regering med at risikere en åben konflikt på 
den tyske front. Måske har man også fra dansk side 
haft interesse i at henlægge sagen om rovmordet på 
de tre danske biskopper som uopklaret.

Selv om man ud fra en strengt kritisk betragtning 
næppe ville kunne datere de tre biskoppers voldelige 
død mere præcist end til tidsrummet 1087-1112 (fra 
Udo III af Stades tiltrædelse til det faste kronologiske 
holdepunkt i Albert af Stades beretning), hælder jeg 
derfor til at datere rovmordet til 1103/04. Hvilke mu-
ligheder giver det for at identificere de tre ulyksalige 
biskopper?

Her er vi ikke stort bedre stillet end ved spørgs-
målet om identiteten af de to danske biskopper på 
Det Første Korstog i 1097. Ud over Asser af Lund og 
Arnold af Roskilde kan kun Hubald af Odense ude-
lukkes, idet han optræder i kilderne fra 1100/01 til 
1117 (Kluger 1992: 59-60). I Aarhus kender vi ikke 
navnet på nogen biskop mellem biskop Christians 



13

NAVNLØSE BISKOPPER

deltagelse i den danske invasion til støtte for det nord- 
engelske oprør i 1069-1070 og Roskildekrønikens 
korte omtale af biskop Ulkil i forbindelse med kong 
Erik Emunes udnævnelse af biskop Illuge til Ulkils 
efterfølger i 1134 (Nyborg 1992: 41-42). I Børg-
lum har vi ingen sikre efterretninger mellem biskop 
Henrik, som optrådte under oprøret mod Knud den 
Hellige i 1086, og biskop Ketil (Kjeld), som faldt 
på kong Niels’ side i slaget ved Fodevig 1134, om 
end en biskop Eskil, som i en fragmentarisk beva-
ret 1200-tals samling af Sankt Thøger af Vestervigs 
mirakler omtales som modstander af Thøgers kult, 
kunne have været biskop af Børglum i den mellem-
liggende, dunkle periode (Gelting 1992a: 50). I Ribe 
kender vi heller ikke biskoppernes identitet mellem 
Oddo, som formentlig døde efter 1072, og Gerald, 
som optræder i et diplom i Worms i 1113 (Gelting 
1992b: 69-70). I Slesvig kendes ingen biskop mel-
lem Siward, som bevidnede kong Knud den Helliges 
gavebrev til Lunds domkirke i 1085, og Gunner, som 
Saxo nævner i forbindelse med begivenheder i 1121; 
i Bartholins annaler (1600-tallet) anføres han under 
året 1110, men kilden hertil er ukendt. En sen over-
levering vil vide, at Gunner var den første biskop, 
som blev bispeviet af ærkebiskop Asser efter Lunds 
ophøjelse til ærkesæde i 1104 (Radtke 1992: 107), 
og hvis denne efterretning står til troende, var en af 
de biskopper, som blev myrdet i Stade, sandsynlig-
vis fra Slesvig; men da Cornelius Hamsforts kilde til 
oplysningen er ukendt, må den tages med betydeligt 
forbehold. I Viborg, endelig, er der ingen viden om 
biskoppernes identitet mellem Heribert, som for-
mentlig døde efter 1072,24 og Eskil, som blev dræbt 
i 1132 eller 1133, men vistnok var biskop allerede i 
1122 (Gelting 1992c: 119-120).

Som det fremgår, bliver identifikationsmulig-
hederne ikke bedre, selv om man ser bort fra min 
hypotetiske indsnævring af dateringen af det tredob-
belte bispedrab i Stade til 1103/04. Netop perioden 
1087-1112, der som tidligere nævnt er den yderste 
tidsramme for begivenheden, falder sammen med 
den tid, hvor de fem jyske stifters historie ligger hen 
i det dybeste mørke. De tre myrdede biskopper må 
have været jyske, og en af dem var måske fra Sles-
vig. Mere kan vi ikke sige.

Bispegraven i Skt. Albani Kirke
Tidsrammen for den navnløse biskop, som blev grav-
lagt i Skt. Albani Kirke i Odense, er videre end de 
to tilfælde, som er drøftet ovenfor, eftersom vi ikke 
kender tidspunktet for begravelsen. Som det frem-

går af Mikael Manøe Bjerregaards samt Jakob Tue 
Christensen og Jesper Hansens artikler i nærværende 
antologi, er gravtypen tidlig, og stilistiske og motiv-
mæssige træk ved altersættet i graven tyder på en 
datering til anden halvdel af 1000-tallet (sml. Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a: 147-149; Bjer-
regaard, Christensen & Hansen 2016b). Da biskop 
Hubald af Odense som nævnt endnu i 1117 beklædte 
embedet, er han sandsynligvis blevet stedt til hvile i 
Knudsklosterets kirke, som da var under opførelse. 
Den gravlagte må have været en af hans forgængere.

Ved kong Knud den Stores organisering af den 
danske kirke i foråret 1023 (Gelting 2010: 15-16) 
blev Reginbert indsat som biskop af Fyn. Ud over 
Adam af Bremens beretning herom ved vi intet om 
ham, men da den næste biskop af Fyn, som Adam 
nævner, er Eilbert, der blev bispeviet af ærkebiskop 
Adalbert af Hamburg-Bremen (1043-1072), døde 
Reginbert formentlig først efter 1043. Eilbert blev 
genstand for ikke nærmere beskrevne, men alvorlige 
anklager, som førte til, at ærkebiskop Adalbert su- 
spenderede ham. Eilbert drog til Rom for at rense sig 
over for paven; formentlig på hjemrejsen derfra døde 
han i 1072 (Kluger 1992: 57-59). Ærkebiskop Adal-
bert var da allerede afgået ved døden, og da Adam af 
Bremen afsluttede sin beretning om de hamburgske 
ærkebiskoppers historie med Adalberts død, får vi 
ikke at vide, hvem der efterfulgte Eilbert. Derefter 
sænker mørket sig også over det fynske bispesæde 
indtil 1100 eller 1101, hvor biskop Hubald optræder 
for første gang i forbindelse med overflytningen af 
Knud den Helliges jordiske rester til alteret i den nye 
domkirke. Hubald var da formentlig forholdsvis ny-
lig tiltrådt, idet han ikke nævnes i forbindelse med de 
tidligere faser i helgenkongens kanonisering (Kluger 
1992: 59-60). Der er således rigelig plads til én el-
ler flere totalt ukendte biskopper i intervallet mellem 
Eilberts død i 1072 og Hubalds første optræden i 
1100.

Med andre ord har vi knap nok noget grundlag for 
at gisne om navnet på den anonyme biskop, som blev 
gravlagt i Skt. Albani Kirke i Odense engang i anden 
halvdel af 1000-tallet. Reginbert og Eilbert er mulige 
kandidater, men det kan lige så vel være en ukendt 
efterfølger til Eilbert.

Historisk tradition og  
institutionel kontinuitet
Nu kunne vi slå os til tåls med den betragtning, at 
da det skriftlige kildemateriale til Danmarks historie 



14

MICHAEL H. GELTING

i tiden fra 1072, hvor Adam af Bremens værk slut-
ter, til de danske tronstridigheders udbrud i 1131 i 
det hele taget er så spinkelt, er det heller ikke særlig 
mærkeligt, at vi savner efterretninger om biskopper-
ne i en række danske stifter i denne periode. Da de 
bevarede skriftlige kilder alle stammer fra gejstlige 
institutioner, kalder forholdet dog på lidt nærmere 
overvejelser, eftersom netop biskopperne måtte spil-
le en central rolle for gejstligheden; deres fravær fra 
de skriftlige kilder kræver lidt yderligere forklaring.

Forklaringen må søges i de enkelte bispesæders 
institutionelle historie. Det er allerede nævnt, at bi-
skop og siden ærkebiskop Asser af Lund (1089-1137) 
og biskop Arnold af Roskilde (1088/89-1124/25) 
ikke kunne komme i betragtning ved identifikatio-
nen af de navnløse biskopper, som er drøftet i det 
foregående. Deres embedsperioder er efter omstæn-
dighederne forholdsvis veldokumenterede (Rübner 
Jørgensen 1992: 16-19; Groβe 1992: 84). Det er ikke 
tilfældigt. Netop disse to bispesæder var de første i 
Danmark, der blev udstyret med et domkapitel, dvs. 
et regelbundet kollegium af præster. 

I Lund sættes domkapitlets oprettelse gerne i for-
bindelse med kong Knud den Helliges store godsgave 
til Sankt Laurentii Kirke i Lund 1085 (Ciardi 2016: 
30-31), men det er muligt, at Lundebisperne faktisk 
residerede i Dalby indtil begyndelsen af 1100-tallet, 
således at det kannikkesamfund, som biskop Egino 
stiftede dér i slutningen af 1060’erne, en tid lang 
fungerede som stiftets domkapitel (Gelting 2012a: 
104-105). Under alle omstændigheder bestod der 
op gennem 1100-tallet så nære forbindelser mellem 
kannikkesamfundene i Lund og i Dalby, at man må 
regne med en betydelig udveksling også af historiske 
overleveringer (Nyberg 2015: 180-182). Lunds dom-
kapitels arkiv blev i 1689 ført til Stockholm, hvor en 
betydelig del af det – deriblandt det originale gave-
brev af 1085 – gik tabt ved Stockholm Slots brand i 
1697 (Jexlev 1973: 17). Derimod er Dalby Klosters 
arkiv så godt som fuldstændig forsvundet (Jexlev 
1973: 43). Vores viden om disse arkivers indhold er 
derfor fragmentarisk, men de bevarede nekrologiske 
håndskrifter (dødebøger) fra Lunds domkirke vidner 
om den omfattende historiske tradition, der blev 
vedligeholdt i domkapitlet, rækkende tilbage til kong 
Harald Héns død i 1080 (Weibull 1923; Weeke 1884-
1889; Nylander 2015); Dalby havde også et nekro-
logium, der formentlig var den ”Dalby Hellig Kors 
kirkes klosters kannikkers bog”, som gik til grunde 
ved Københavns Universitetsbiblioteks brand i 1728 
(Birket-Smith 1882: 162; Weibull 1901: 31).25 Med 
disse kapitlers oprettelse opstod de institutioner, som 

kunne sikre bevaringen af arkiv og historisk erin-
dring.

Roskildes domkapitels oprettelse sættes også ger-
ne i forbindelse med en stor godsgave. Roskildekrøni-
ken beretter om kong Svend Estridsens moders over-
dragelse af halvtreds bol til Roskilde Domkirke og 
omtaler det brev, hvorved biskop Vilhelm bevidnede 
transaktionen (Gertz 1917-1918: 23). Brevet er hidtil 
blevet dateret 1072-1073 ud fra den forudsætning, at 
Svend Estridsen døde i 1074 (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2, 
nr. 9), men da det nu må stå fast, at kongen først døde 
i 1076 (Sonne 2016: 38), må denne dateringsramme 
udvides til 1072-1075. Med denne godsgave skabtes 
forudsætningerne for at indrette et fuldt bemandet 
domkapitel, og den vægt, Roskildekrønikens forfat-
ter lagde på at omtale biskop Vilhelms brev, kunne 
tyde på, at det var det ældste brev i kapitlets arkiv. 
Domkapitlet havde ligesom domkapitlet i Lund en 
dødebog, som ganske vist blev flammernes bytte ved 
universitetsbibliotekets brand i 1728, men som i et 
vist omfang har kunnet rekonstrueres på grundlag af 
optegnelser fra de mange lærde, som havde lejlig-
hed til at benytte håndskriftet inden dets ødelæggelse 
(Otto 1933). At det var domkapitlets indstiftelse i de 
sidste år af Svend Estridsens regeringstid, der var af-
gørende for etableringen af en kontinuerlig arkivdan-
nelse og historisk overlevering ved Roskilde bispe-
stol, fremgår tydeligt af Roskildekrøniken, som blev 
skrevet sandsynligvis i 1138: Efter Estrids godsgave 
former krøniken sig som en ejendommelig blanding 
af rigshistorie og bispekrønike, mens dens tidligere 
dele var rent rigshistoriske og hovedsagelig baseret 
på Adam af Bremen (Gelting 2012b: afsnit 7 og 9).

Denne nøje sammenhæng mellem etableringen af 
et domkapitel og begyndelsen af en historisk og ar-
kivalsk tradition ved domkirken er også tydelig ved 
nogle af de vestdanske stifter. Tydeligst er forholdet 
i Ribe takket være bevarelsen af en bispekrønike, 
som blev affattet ved domkirken i begyndelsen af 
1200-tallet (Jørgensen 1933-1935). I Ribe er der in-
gen tvivl om tidspunktet for domkapitlets oprettelse, 
idet ordlyden af biskop Helias’ stiftelsesbrev af 1145 
er bevaret (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2, nr. 87). Dette tids-
punkt markerer også et påfaldende brud i krønikens 
fremstilling. Hvor den indtil 1145 var ganske upræ-
cis og til dels åbenbart fejlagtig, er den efter dette år 
detaljeret og tydeligvis bygget på domkapitlets arkiv, 
utvivlsomt suppleret med ældre kannikkers erindring 
(Gelting 2012c). Nok havde krønikens forfatter end-
nu kendskab til biskop Helias’ nærmeste forgængere, 
men for 1000-tallet og begyndelsen af 1100-tallet 
er fremstillingen aldeles unøjagtig; således var en-



15

NAVNLØSE BISKOPPER

hver erindring gået tabt om den første biskop, som 
blev indsat efter nyindretningen af stiftsstrukturen 
i Jylland omkring 1059. Kun biskop Odinkar (den 
Yngre), som blev udnævnt af kong Knud den Store, 
var genstand for stadig erindring. Det skyldtes helt 
åbenbart, at denne hovedrige danske aristokrat, som 
synes at have været nært beslægtet med kongehuset, 
grundlagde Ribe bispesædes rigdom ved at overlade 
sin kirke alt sit arvegods. Det er betegnende, at da 
man i midten af 1100-tallet var nået så langt med den 
nye domkirke i Ribe, at ældre grave måtte sløjfes, 
var der tre biskopper, hvis jordiske rester blev fun-
det værdige til at blive overført til nichegrave i den 
nye bygning: biskop Helias’ to nærmeste forgænge-
re, Nothulf og Asser – og bispedømmets egentlige 
stifter, den gamle biskop Odinkar (Danmarks Kirker. 
XIX. Ribe Amt 1979: bd. 1, 114f, 526f, sml. 379ff). 
Dette eksempel bestyrker således i høj grad hypote-
sen om, at det først var oprettelsen af domkapitler, 
der sikrede en kontinuerlig historisk tradition ved de 
danske bispesæder; dog med den lille modifikation, 
at en tidlig erhvervelse af en betydelig godsmasse 
kunne sikre en punktvis erindring om godsets op-
rindelse, men rigtignok uden at dette indebar nogen 
klar erindring om øvrige begivenheder i den mellem-
liggende tid (sml. Gelting 2004: 174-187; Gelting 
2008: 68-74).

Lignende konklusioner kan drages af forholdene 
ved domkirken i Odense, om end overleveringen her 
er væsentlig mindre god end i Ribe. Det middelal-
derlige bispearkiv gik næsten fuldstændig tabt, da bi-
skoppens borg Ørkild blev afbrændt under Grevens 
Fejde (1534) (Jexlev 1977: 21). Heller ikke meget 
har overlevet af Sankt Knuds Klosters eller domka- 
pitlets arkiv, men indholdet af mange breve er kendt, 
dels fra en brevbog, som blev anlagt i 1400-tallet, 
dels fra afskrifter, som blev foretaget af Cornelius 
Hamsfort den Yngre (1546-1627), mens arkivet end-
nu var i behold. Det er også takket være Hamsfort, at 
vi kender en serie latinske mindevers om Odenses bi-
skopper, idet han inkluderede dem i sin bispekrønike 
for Odense; den ældste gruppe af disse vers stammer 
sandsynligvis fra midten af 1200-tallet (Friis-Jensen 
2012). Det er bemærkelsesværdigt, at den ældste 
verserække begynder med biskop Hubald, som næv-
nes første gang i forbindelse med begivenheder i år 
1100 eller 1101 (Nyberg & Saaby Pedersen 1980). 
Som den eneste domkirke i Danmark blev Odense 
betjent af et samfund af benediktinermunke; en mo-
del, som de første munke givetvis bragte med sig fra 
England, hvor benediktinske domkapitler forekom 
hyppigt; Odenses Knudskloster blev grundlagt på 

kong Erik Ejegods initiativ af munke fra det engel-
ske benediktinerkloster Evesham i anden halvdel 
af 1090’erne (Gazzoli 2013: 72-73). Det er næppe 
tilfældigt, at den første Odensebiskop, som fik et 
mindevers i 1200-tallet, var den mand, som beklæd-
te eller tiltrådte embedet på den tid, hvor Knudsklo-
steret blev grundlagt. Det er en udbredt opfattelse, 
at bispesædet var vakant inden Hubalds tiltrædelse, 
måske endog i en længere årrække (Gazzoli 2013: 
73), men hvad der er anført ovenfor om de jyske stif-
ters bisperækker i årtierne omkring 1100, må mane 
til den største varsomhed med sådanne slutninger fra 
fraværet af kilder. Hvis heldige tilfælde ikke havde 
bevaret isolerede efterretninger om biskop Henrik i 
Børglum i 1086 og biskop Siward i Slesvig i 1085, 
kunne man med lige så god ret have antaget, at disse 
bispesæder stod vakante i de sidste årtier af 1000-tal-
let. Vel kan det undre, at en biskop af Odense ikke 
optræder i nogen af beretningerne om drabet på kong 
Knud og de første skridt på vejen til helgenkulten, 
men der kan tænkes andre forklaringer på dette for-
hold, end at der slet ikke var nogen biskop. Snarere 
ser vi her effekten af grundlæggelsen af et domkap-
itel med rent udenlandsk bemanding og baggrund i 
en anden tradition: De nye munke har sandsynligvis 
set deres kloster som en ny begyndelse i et fremmed 
og tilbagestående land og opfattet sig selv som mis-
sionærer. De har næppe keret sig meget om, hvad der 
var gået forud på stedet. En sådan holdning ville sva-
re meget godt til indstillingen hos de normanniske 
og franske gejstlige, som efter 1066 gradvis overtog 
ledelsen af den engelske kirke, ikke mindst de mange 
abbeder og biskopper, som havde deres baggrund og 
uddannelse fra reformklosteret Le Bec i Normandi-
et og dets datterklostre; også Odenses moderkloster 
Evesham havde indtil 1086 haft en abbed med denne 
baggrund (Vaughn 2012: 30-40). I modsætning til 
Ribe har betingelserne simpelthen ikke været til ste-
de i Odense for dog at bevare nogle få brudstykker 
af bispestolens ældre historie. Det forhold, at bispe-
gravene fra 1000-tallet i Skt. Albani Kirke ikke blev 
flyttet med til den nye domkirke omkring år 1100, ty-
der også på et sådant kontinuitetsbrud (Bjerregaard, 
Christensen & Hansen 2016a: 151-152). Ærkebiskop 
Anselm af Canterburys lykønskningsbrev til 
Asser af Lund i anledning af dennes opnåelse af 
ærkebispeværdigheden i 1104 giver med sin fader-
ligt formanende tone en fornemmelse af den følelse 
af kulturel overlegenhed, som munkene fra Evesham 
kan have bragt med til deres nye hjem i Danmark 
(Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2, nr. 29).

Aarhus var det sidste af de danske stifter, der 



16

MICHAEL H. GELTING

blev udstyret med et domkapitel; det skete først i 
1190’erne (Helveg 1855: 6-8). Der er da heller ikke 
mange tegn på en historisk tradition ved domkirken 
før kapitlets oprettelse. Når vi alligevel har forholds-
vis solidt kendskab til de to nærmeste forgængere til 
domkapitlets stifter, biskop Peder Vognsen (1191/95-
1204), skyldes det, at de begge – først Eskil (1157/58-
1165) og derefter Svend I (1165-1191) – var store 
velyndere af det samfund af cisterciensermunke, som 
efter flere mislykkede forsøg endte med at slå sig ned 
i Øm Kloster – og at Øm Klosters krønike er blevet 
bevaret til vore dage (Gertz 1922: 153-264). Begge 
biskopper valgte at blive begravet hos cistercienser-
ne, og da brødrene i 1168 foretog deres sidste flyt-
ning, fra Veng til Øm, tog de biskop Eskils jordiske 
rester med sig (Nyborg 1992: 42-44). Til gengæld 
ligger bispesædets historie hen i fuldkomment mør-
ke fra den sidste omtale af biskop Christian i 1070 
til biskop Eskils tiltrædelse i 1157/58, kun afbrudt 
af et par sparsomme oplysninger om biskopperne 
Ulkil og Illuge i 1130’erne (Nyborg 1992: 41-42). 
Også her erkender man således domkapitlets afgø-
rende betydning for etableringen af en kontinuerlig 
historisk tradition, om end vi også ser den variant af 
de gejstlige institutioners betydning i så henseende, 
at et andet regelbundet samfund – i dette tilfælde 
cistercienserne i Øm – så at sige kunne udfylde en 
stedfortrædende funktion, når der nu ikke var noget 
domkapitel i stiftsstaden. Måske var det netop Eskils 
og Svends nære forhold til cistercienserne i Øm, der 
gjorde, at de ikke følte noget behov for et domka- 
pitel.26 Set i det lys var der noget demonstrativt over 
Peder Vognsens oprettelse af et domkapitel, samtidig 
med at han iværksatte et ambitiøst domkirkebyggeri: 
et klart brud med en lang tradition (sml. Hill 1992: 
310), og en vægtforskydning i stiftet fra Gudenåen til 
Aarhusbugten.

De tre øvrige jyske stifter er mindre oplysende 
for nærværende artikels formål. Det skyldes i høj 
grad den ublide medfart, domkirkernes arkiver og 
biblioteker fik i senere tid. I Viborg aner man dog 
også domkapitlets betydning for vedligeholdelsen af 
en historisk tradition. Det synes grundlagt hen imod 
1120 (Gelting 1992c: 118), og trods alvorlige tab, 
dels under Viborg bys brand i 1726, dels ved Køben-
havns Universitetsbiblioteks brand to år senere (Jex-
lev 1977: 152), kendes noget brevmateriale tilbage 
til 1120’erne; men der er ingen spor af det nekro-
logium, som domkapitlet bør have haft, eller af no-
gen bispekrønike. Takket være de bevarede afskrifter 
af tidlige breve indskrænker bispesædets dunkle tid 
sig dog til tiden fra Adam af Bremens fremstillings 

ophør i 1072 til den første omtale af biskop Eskil, 
måske i 1122 (Gelting 1992c: 119-120). Også her ser 
man således en sammenhængende overlevering sæt-
te ind ved domkapitlets grundlæggelse.

Slesvig domkapitels oprettelsestid er temmelig 
uklar. En sen tradition tillægger kong Valdemar I 
(1154/57-1182) æren for at have stiftet domkapitlet, 
men hverken i denne konges gavebrev på halvde-
len af mønten i Slesvig by og på sin halve hoved-
lod syd for Kongeåen (sunnen a) efter sin død (ca. 
1175), (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 3, 1. del, nr. 50) eller 
i kong Knud VI’s privilegiebrev for biskop Valde-
mar af Slesvig 1187 (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 3, 1. del, 
nr. 143) er der nogen omtale af kapitlet. Det antages 
som regel, at domkapitlet må gå tilbage til slutningen 
af 1100-tallet (Helveg 1855: 13-15), men i betragt-
ning af det meget usikre kildegrundlag ville det være 
uforsvarligt at slutte, at det forhold, at bispesædets 
arkiv i middelalderen indeholdt dokumenter tilbage 
til 1170’erne, skulle bevise, at domkapitlet fandtes  
allerede på det tidspunkt. Her må spørgsmålet om 
sammenhængen mellem domkapitel og traditionsbe-
varing lades åbent.27

Børglum Stift er det danske bispesæde, hvis hi-
storie er mest dunkel. Bispesædet var usædvanligt, 
både fordi domkirken ikke lå i en by, og fordi dom-
kapitelfunktionerne blev varetaget af et kapitel af 
præmonstratensere. Hvornår præmonstatenserklo-
steret blev grundlagt, er ganske omdiskuteret, og der 
er anført dateringer fra omkring 1140 til omkring 
1170 (Gelting 1992a: 47-48). Både bispearkivet og 
klosterets arkiv synes at have lidt store tab allerede 
i løbet af middelalderen; ved registreringen af bispe-
arkivet i 1578 fandtes kun ganske få breve, der var 
ældre end 1400 (Jexlev 1977: 100). Usikkerheden 
om Børglums oprettelse som præmonstratenserklo-
ster afspejler, at der ikke er bevaret nogen historiske 
traditioner i form af krøniker, nekrologier eller bispe-
lister. Stort set alt, hvad vi ved om bispesædets tidli-
ge historie, stammer fra kilder uden for stiftet. Her er 
der således intet at hente til belysning af forbindelsen 
mellem domkapitel og historisk tradition.

Skønt kildesituationen i de enkelte stifter er varie-
rende, og to af dem – Slesvig og Børglum – ikke by-
der på tilstrækkeligt kildegrundlag til i det hele taget 
at sige noget om domkapitlets betydning for stiftets 
historiske overleveringer, er det overordnede bille-
de efter denne undersøgelse dog ganske klart: Det 
var domkapitlerne med deres kollektive, institutio-
nelle identitet og kultur, som sikrede, at der bestod 
en historisk tradition og bevidsthed ved de enkelte 
domkirker. Det kunne de skiftende biskopper ikke 



17

NAVNLØSE BISKOPPER

opretholde på egen hånd. Sammenhængen er så klar, 
at den et godt stykke ad vejen forklarer, hvorfor det 
vestlige Danmark, og navnlig Jylland, befandt sig i 
(næsten) forhistorisk tid indtil 1130’erne, i enkelte 
stifter endog senere: Domkapitlerne opstod senere 
end i det østlige Danmark.

Den navnløse biskop i Skt. Albani Kirke i Odense 
var bestemt ikke alene i sin navnløshed.

Summary
Unnamed Bishops – The (almost) prehistoric age of 
the Church in Western Denmark, 1072-1134

The recent find of the grave of an unidentified late 
eleventh-century bishop in the ruins of St Alban’s 
Church in Odense is not the only enigma about 
the episcopate of Western Denmark in the decades 
around 1100. In addition to discussing the identity 
of the bishop in Odense’s St Alban’s, this article in-
vestigates two cases of unnamed Danish bishops in 
foreign sources from that period.

In an entry from the year 1097, the anonymous 
German chronicle known as the Annalista Saxo 
(c.1150) mentions the departure of the First Cru-
sade and provides a list of its leaders. Among these 
are an unnamed brother of the Danish King and two 
bishops, doubtless from Denmark. The same entry, 
although omitting the two bishops, occurs in the 
early fifteenth-century chronicle Cosmidromius by 
Gobelin Person and the first sentence of the entry, 
without the list of the Crusade’s leaders, was cop-
ied as a (now badly damaged) marginal addition to 
the mid-twelfth-century Annals of Hildesheim. P. 
Scheffer-Boichorst, who reconstructed the lost ‘An-
nals of Paderborn’ from its echoes in later chron-
icles, considered the entire passage to be derived 
from this lost text. More recently, F.-J. Schmale has 
denied the relevance of the Cosmidromius for re-
constructing the ‘Annals of Paderborn’, which he 
preferred to attribute to the Abbey of Corvey, but 
without explaining the obvious textual connec-
tions between the Annalista Saxo and the Cosmid-
romius. Independently of these sources, the early 
twelfth-century Crusade chronicle of Albert of 
Aachen recounts a story about the Danish Prince 
Sven who, with a force of Danish warriors, was lag-
ging behind the main body of the Crusading army 
and was massacred by the Turks in Asia Minor; no 
bishops are mentioned. It is argued here that Albert 
of Aachen’s tale is marred by too many inconsisten-
cies and unlikely elements (notably the presence in 

the Danish contingent of an imaginary daughter of 
the Duke of Burgundy) to be credible, even though 
it may contain a grain of truth. On the other hand, 
it is pointed out that there is no reason to doubt 
the Annalista Saxo’s report of the participation of 
a brother of the Danish King accompanied by two 
bishops. However, the absence of evidence about 
the incumbents of most Danish sees in 1097 makes 
it impossible to assign either name or diocese to any 
of the two bishops.

The other case of unnamed Danish bishops oc-
curs in the mid-thirteenth-century Annals of Stade 
by Albert of Stade. In an entry under the year 1112, 
Albert of Stade narrates a long story about the min-
isterial (i.e. an aristocratic bondsman) of the counts 
of Stade named Frederick, who was the grandson of 
an English lady shipwrecked on the coast of the dio-
cese of Bremen, presumably in an attempt to escape 
the Norman conquerors of England after 1066; ‘ac-
cording to the harsh rules of the old law’, the lady 
and her three daughters were captured and enserfed. 
Frederick was entrusted with the administration of 
the county of Stade by the early 1090s, and he built 
up a considerable fortune, most infamously by rob-
bing and killing three Danish bishops as they were 
passing through Stade with a huge sum of money. It 
is argued here that this information is credible, and 
it is suggested that the three bishops may have been 
travelling to the court of Emperor Henry IV with 
gifts of bounty in order to obtain imperial consent 
to the Pope’s elevation of the see of Lund to metro-
politan status, thereby detaching all of the Nordic 
countries from the German ecclesiastical province 
of (Hamburg-)Bremen. This would imply dating the 
triple murder to 1103 or 1104, even though, strictly 
speaking, the event cannot be dated more precisely 
than between 1087 (accession of Count Udo III of 
Stade) and 1112. In this case, too, insufficient Dan-
ish evidence prohibits any identification of the three 
hapless bishops beyond eliminating (Arch)bishop 
Asser of Lund, Bishop Arnold of Roskilde, and (if 
the hypothetical date of 1103/04 is correct) Bishop 
Hubald of Odense.

The anonymous bishop’s grave in St Alban’s 
Church in Odense may be that of one of the two 
bishops of Odense named by Adam of Bremen, 
Reginbert and Eilbert, or it may be that of an en-
tirely unknown successor of the latter, who died in 
1072.

The last part of the article argues that the reason 
for the lack of evidence about the incumbents of the 
sees of Børglum, Viborg, Aarhus, Ribe, Schleswig, 



18

MICHAEL H. GELTING

and until 1100-01 Odense, is the lateness of the es-
tablishing of cathedral chapters at these sees. In the 
diocese of Lund, a chapter was established in Dalby 
in the late 1060s and, in Lund itself, the cathedral 
chapter may have been instituted by a great dona-
tion from King Knud II (St Canute) in 1085, and it 
was certainly in existence by the early twelfth cen-
tury. The cathedral chapter of Roskilde was created 
by the mid-1070s and, in Odense, the Benedictine 
cathedral priory was founded in the late 1090s. In 
all three instances, the onset of continuous archival 
and historiographical traditions can be shown to co-
incide with the emergence of the cathedral chapter. 
In Odense, the break with the past was particularly 
sharp due to the creation of the cathedral priory as 
a daughter house of the English Abbey of Evesham. 
No doubt seeing their house as a new, civilized foun-
dation in a barbarian land, the monks do not seem 
to have cared to preserve any memories about what 
had gone before their arrival.

It is argued that the same connection between the 
founding of a cathedral chapter and the inception of 
archival and historiographical tradition was at play 
at the Western Danish sees, but in that part of the 
realm, the cathedral chapters were founded later, 
in the course of the twelfth century: Viborg around 
1120, Ribe in 1145, Børglum some time in the mid-
twelfth century, Schleswig probably during the reign 
of King Valdemar I (1157-82) and, finally, Aarhus 
in the 1190s, although the close connection between 
the Bishops of Aarhus and the Cistercians of Øm 
from the late 1150s to 1191 ensured the existence 
of an historiographical tradition from that period. 
The evidence regarding Børglum and Schleswig is 
inconclusive due to poor survival of records, but it 
is argued that the link between the emergence of a 
cathedral chapter and the beginning of a continuous 
archival and historiographical tradition is sufficient-
ly clear in the three other dioceses (and particularly 
in Ribe) to support the conclusion that successive in-
dividual bishops were incapable of sustaining such 
traditions on their own. Archival and historiograph-
ical traditions were dependent upon the institutional 
continuity of a cathedral chapter.

Litteraturliste
Adam, se Schmeidler 1917.
Arnold, B. 1985: German Knighthood 1050-1300. 

Oxford (genoptryk 1999).
Barlow, F. 2002: The Godwins: The Rise and Fall of a 

Noble Dynasty. London / New York (genoptryk 2013).

Berg, D. 1987-1989: Gobelin Person. I: Lexikon des 
Mittelalters, bd. 4. Stuttgart/Weimar, sp. 1528.

Bernhardi, W. 1879: Lothar von Supplinburg. Leip-
zig (genoptryk Berlin 1975).

Birket-Smith, S. 1882: Om Kjøbenhavns Universi-
tetsbibliothek før 1728, især dets Håndskriftsam-
linger. København.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen 
2016a: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Muse-
er 2016: s. 139-155.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen 
2016b: Tidlig bispegrav i Odense. Skalk 2016 nr. 
5, s. 3-9.

Bolin, S. 1931: Om Nordens äldsta historieforsk-
ning: Studier över dess metodik och källvärde. 
Lunds universitets årsskrift, ny följd, avd. 1, bd. 
27:3. Lund.

Bolton, T. 2005: English political refugees at the 
court of Sveinn Ástríðarson, king of Denmark 
(1042-76). Mediaeval Scandinavia, bd. 15, s. 17-
36.

Bosl, K. 1950: Die Reichsministerialität der Salier 
und Staufer. Monumenta Germaniae Historica, 
Schriften, bd. 10,1-2. Stuttgart (genoptryk 1979).

Breengaard, C. 1982: Muren om Israels hus: regnum 
og sacerdotium i Danmark 1050-1170. Køben-
havn.

Ciardi, A.M. 2016: On the Formation of Cathedral 
Chapters and Cathedral Culture: Lund, Den-
mark, and Scandinavia, c. 1060-1225. Biblio-
theca historico-ecclesiastica Lundensis, bd. 60. 
Lund.

Danmarks Kirker 1933-. Nationalmuseet (udg.). Kø-
benhavn.

Dehio, G. 1877: Geschichte des Erzbistums Ham-
burg-Bremen bis zum Ausgang der Mission, bd. 
2. Berlin (genoptryk Osnabrück 1975).

Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2 = Diplomatarium Danicum, 1. 
række bd. 2, 1053-1169, Lauritz Weibull & Niels 
Skyum-Nielsen (udg.). København 1963.

Dipl. Dan. 1. rk. bd. 3, 1. del = Diplomatarium Da-
nicum, 1. række bd. 3, 1. del: Diplomer 1170-
1199, C. A. Christensen, Herluf Nielsen & Lau-
ritz Weibull (†) (udg.). København 1976.

Friis-Jensen, K. 2012: Series episcoporum Othinien-
sium. I: S. Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B. 
Mortensen & Å. Ommundsen (red.): Medieval 
Nordic Literature in Latin: A Website of Authors 
and Anonymous Works c. 1100-1530. Bergen. 
https://wikihost.uib.no/medieval/index.php/Seri-
es_episcoporum_Othiniensium (konsulteret 14. 
februar 2017).



19

NAVNLØSE BISKOPPER

Friis-Jensen, K. (udg.) & P.Fisher (ovs.) 2015: Saxo 
Grammaticus, Gesta Danorum: The History of 
the Danes. 2 bd. Oxford.

Gazzoli, P. 2013: Anglo-Danish Connections and the 
Origins of the Cult of Knud. I: Across the Sólun-
darhaf: Connections between Scotland and the 
Northern World. Selected Papers from the Inau-
gural St. Magnus Conference 2011. Journal of the 
North Atlantic, Special Volume 4, s. 69-76.

Gelting, M. H. 1992a: Burglanensis eccl. (Børglum). 
I: Odilo Engels & Stefan Weinfurter (red.): Series 
episcoporum ecclesiae catholicae occidentalis ab 
initio usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britan-
nia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Ar-
chiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al. (red. ). 
Stuttgart, s. 46-53.

Gelting, M.H. 1992b: Ripa (Ribe). I: O. Engels & S. 
Weinfurter (red.): Series episcoporum ecclesiae 
catholicae occidentalis ab initio usque ad annum 
MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et Hibernia, 
Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus Lundensis, 
H. Kluger et al (red.). Stuttgart, s. 64-75.

Gelting, M.H. 1992c: Wiberg (Viborg). I: Odilo En-
gels & Stefan Weinfurter (red.): Series episcopo-
rum ecclesiae catholicae occidentalis ab initio 
usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britannia, 
Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Ar-
chiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al. (red.). 
Stuttgart, s. 117-123.

Gelting, M.H. 2004: Elusive Bishops: Remembe-
ring, Forgetting, and Remaking the History of the 
Early Danish Church. I: S. Gilsdorf (red.): The 
Bishop: Power and Piety at the First Millenni-
um. Neue Aspekte der europäischen Mittelalter-
forschung, bd. 4. Münster, s. 169-200.

Gelting, M.H. 2007: The kingdom of Denmark. I: 
N. Berend (red.): Christianization and the Rise of 
Christian Monarchy: Scandinavia, Central Euro-
pe and Rus’ c. 900-1200. Cambridge, s. 73-120.

Gelting, M.H. 2008: Un évêque danois élève de 
Fulbert de Chartres? I: M. Rouche (red.): Fulbert 
de Chartres, précurseur de l’Europe médiévale? 
Paris, s. 63-75.

Gelting, M.H. 2010: Viborg stifts grundlæggelse – 
og den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. I: 
O. Degn et al.(red.): Stiftet og byen: Viborg Stift 
1060-2010. Fra Viborg-egnen: Historisk Sam-
fund for Viborg-egnen, bd. 75, s. 11-31.

Gelting, M.H. 2012a: Lund, Dalby og Bornholm: 
Politik og mission i biskop Eginos tid. I: S. Bor-
gehammar & J. Wienberg (red.): Locus celebris: 
Dalby kyrka, kloster och gård, Centrum för Dan-

marksstudier, bd. 28. Göteborg/Stockholm, s. 
101-111.

Gelting, M.H. 2012b: Chronicon Roskildense. I: S. 
Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B. Mortensen & 
Å. Ommundsen (red.): Medieval Nordic Literatu-
re in Latin: A Website of Authors and Anonymous 
Works c. 1100-1530. Bergen. https://wikihost.uib.
no/medieval/index.php/Chronicon_Roskildense 
(konsulteret 13. februar 2017).

Gelting, M.H. 2012c: Cronica ecclesiæ Ripensis. I: 
S. Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B. Morten-
sen & Å. Ommundsen (red.): Medieval Nordic 
Literature in Latin: A Website of Authors and 
Anonymous Works c. 1100-1530. Bergen. https://
wikihost.uib.no/medieval/index.php/Cronica_ec-
clesi%C3%A6_Ripensis (konsulteret 13. februar 
2017).

Gertz, M.Cl. (udg.) 1917-1918: Scriptores Minores 
historiæ Danicæ medii ævi, bd. 1. København 
(genoptryk 1970).

Gertz, M.Cl. (udg.) 1922: Scriptores Minores histo-
riæ Danicæ medii ævi, bd. 2. København (genop-
tryk 1970).

Giesebrecht, W. von 1890: Geschichte der deutschen 
Kaiserzeit, bd. 3, Das Kaiserthum im Kampfe mit 
dem Papstthum. 5. udgave. Leipzig.

Groβe, R. 1992: Roskildis (Roskilde). I: O. Engels 
& S. Weinfurter (red.): Series episcoporum ec-
clesiae catholicae occidentalis ab initio usque 
ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et 
Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus 
Lundensis, Helmuth Kluger et al. (red.). Stuttgart, 
s. 76-95.

Helveg, L. 1855: De danske Domkapitler; deres Op-
rindelse, Indretning og Virksomhed, før Reforma-
tionen. København.

Hill, T. 1992: Könige, Fürsten und Klöster: Studi-
en zu den dänischen Klostergründungen des 
12. Jahrhunderts. Kieler Werkstücke, Reihe A: 
Beiträge zur schleswig-holsteinischen und skan-
dinavischen Geschichte, bd. 4. Frankfurt am 
Main / Bern / New York / Paris.

Hofmeister, A.E. 1979: Besiedlung und Verfassung 
der Stader Elbmarschen im Mittelalter, bd. 1: Die 
Stader Elbmarschen vor der Kolonisation des 12. 
Jahrhunderts. Veröffentlichungen des Instituts 
für historische Landesforschung der Universität 
Göttingen, bd. 12. Hildesheim.

Holder-Egger, O. 1881: Series episcoporum et abba-
tum Germaniae. I: Monumenta Germaniae Histo-
rica, Scriptores, bd. 13. Hannover, s. 281-392.

Hucke, R.G. 1956: Die Grafen von Stade 900-1144: 



20

MICHAEL H. GELTING

Genealogie, politische Stellung, Comitat und Al-
lodialbesitz der sächsischen Udonen. Stade.

Hucker, B.U. 1978: Das Problem von Herrschaft und 
Freiheit in den Landesgemeinden und Adelsherr- 
schaften des Mittelalters im Niederweserraum. 
Dissertation. Münster.

Jacobsen, P.C. 1977-1980: A[lbert] v. Aachen. I: Le-
xikon des Mittelalters, bd. 1. Stuttgart/Weimar, 
sp. 286-287.

Jansen, M. (udg.) 1900: Cosmidromius Gobelini 
Person und als Anhang desselben Verfassers Pro-
cessus translacionis et reformacionis monasterii 
Budecensis. Münster.

Jexlev, T. 1973: Lokalarkiver til 1559: Gejstlige arki-
ver, bd. 1: Ærkestiftet og Roskilde stift. Vejleden-
de Arkivregistraturer, bd. 17. København.

Jexlev, T. 1977: Lokalarkiver til 1559: Gejstlige ar-
kiver, bd. 2: Odense stift, jyske stifter og Slesvig 
stift. Vejledende Arkivregistraturer, bd. 18. Kø-
benhavn.

Jørgensen, E. (udg.) 1933-1935: Ribe Bispekrønike. 
Kirkehistoriske Samlinger, 6. rk. bd. 1, s. 23-33.

Kluger, H. 1992: Othinse (Odense). I: O. Engels & S. 
Weinfurter (red.): Series episcoporum ecclesiae 
catholicae occidentalis ab initio usque ad annum 
MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et Hibernia, 
Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus Lundensis, 
Helmuth Kluger et al. ( red.). Stuttgart, s. 54-63.

Koch, H. 1963: Kongemagt og Kirke 1060-1241. I: 
J. Danstrup & H. Koch (red.): Danmarks Historie, 
bd. 3. København.

Lappenberg, J.M. (udg.) 1842: Hamburgisches Ur-
kundenbuch, bd. 1. Hamburg.

Lappenberg, I.M. (udg.) 1859. Annales Staden-
ses auctore Alberto. I: Georgius Heinricus Pertz 
(udg.): Monumenta Germaniae Historica, Scrip-
tores, bd. 16. Hannover, s. 271-379.

Lind, J.H., C.S. Jensen, K.V. Jensen & A.L. Bysted 
2004: Danske korstog – krig og mission i Øster-
søen. København.

Mason, E. 2004: The House of Godwine: The History 
of a Dynasty. London / New York.

Møller Jensen, J. 2000: Danmark og den hellige krig: 
En undersøgelse af korstogsbevægelsens indfly-
delse på Danmark ca. 1070-1169. Historisk Tids-
skrift, bd. 100, s. 285-328.

Nass, K. 1996: Die Reichschronik des Annalista Saxo 
und die sächsische Geschichtsschreibung im 12. 
Jahrhundert. Monumenta Germaniae Historica, 
Schriften, bd. 41. Hannover.

Nass, K. (udg.) 2006: Die Reichschronik des An-
nalista Saxo. Monumenta Germaniae Historica, 

Scriptores, bd. 37. Hannover.
Nyberg, T. 2015: Broderlig bönegemenskap i 1100- 

och 1200-talens Lund. I: E.N. Nilsson Nylander 
(red.): Mellan evighet och vardag: Lunds dom-
kyrkas martyrologium Liber daticus vetustior 
(den äldre gåvoboken). Studier och faksimilutgå-
va. Skrifter utgivna av Universitetsbiblioteket i 
Lund, ny följd bd. 10. Lund, s. 179-190.

Nyberg, T., & F.S. Pedersen, udg. 1980: De latinske 
vers om Odenses middelalderlige biskopper. Fyn-
ske Årbøger 1980, s. 76-97.

Nyborg, E. 1992: Arusiensis eccl. (Århus). I: O. En-
gels & S. Weinfurter (red.): Series episcoporum 
ecclesiae catholicae occidentalis ab initio usque 
ad annum MCXCVIII, , ser. 6, Britannia, Scotia 
et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopa-
tus Lundensis, H. Kluger et al. (red.). Stuttgart, 
s. 38-45.

Nylander, E.N. (red.) 2015: Mellan evighet och var-
dag: Lunds domkyrkas martyrologium Liber da-
ticus vetustior (den äldre gåvoboken). Studier och 
faksimilutgåva. Skrifter utgivna av Universitets-
biblioteket i Lund, ny följd bd. 10. Lund.

Otto, A. 1933: Liber daticus Roskildensis: Roskilde 
Gavebog og Domkapitlets Anniversarieliste. Kø-
benhavn.

Patze, H. 1977-1980: A[lbert] v. Stade. I: Lexikon 
des Mittelalters, bd. 1. Stuttgart/Weimar, sp. 290.

Radtke, C. 1992: Sliaswig (Schleswig/Haithabu). I: 
O. Engels & S. Weinfurter (red.)Series episco-
porum ecclesiae catholicae occidentalis ab 
initio usque ad annum MCXCVIII,  ser. 6, Bri-
tannia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, 
Archiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al. 
(red.). Stuttgart, s. 96-116.

Recueil des historiens des croisades: Historiens oc-
cidentaux, bd. 4. 1879. Paris.

Reinecke, K. 1971: Studien zur Vogtei- und Territori-
alentwicklung im Erzbistum Bremen (937-1184). 
Stade.

Riant, P. 1865: Expéditions et pèlerinages des Scan-
dinaves en Terre Sainte au temps des Croisades. 
Paris.

Rübner Jørgensen, K. 1992: Lundensis eccl. (Lund). 
I: O. Engels & S. Weinfurter (red.): Series episco-
porum ecclesiae catholicae occidentalis ab 
initio usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Bri-
tannia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, 
Archiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et.al. 
(red.). Stuttgart, s. 7-33.

Saxo, se Friis-Jensen & Fisher 2015.
Scheffer-Boichorst, P. (udg.) 1870: Annales Pather-



21

NAVNLØSE BISKOPPER

brunnenses: Eine verlorene Quellenschrift des 
zwölften Jahrhunderts aus Bruchstücken wieder-
hergestellt. Innsbruck. 

Schmale, F-J. 1996: Die gröβeren Annalen von Cor-
vey (Annales Corbeiensis [sic!] maiores). Ab-
handlungen zur Corveyer Geschichtsschreibung, 
bd. 8. Münster.

Schmeidler, B. (udg.) 1917: Adam von Bremen, 
Hamburgische Kirchengeschichte. Monumenta 
Germaniae Historica, Scriptores rerum Germani-
carum in usum scholarum. 3. udgave. Hannover 
/ Leipzig.

Schulze, H-J. 1995: Die Erzbischöfe von Ham-
burg-Bremen und die Grafen von Stade vom Aus-
gang des 10. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts. 
I: H-E. Dannenberg & H-J. Schulze (red.): Ge-
schichte des Landes zwischen Elbe und Weser, bd. 
2: Mittelalter. Schriftenreihe des Landschaftsver-
bandes der ehemaligen Herzogtümer Bremen und 
Verden, bd. 8. Stade, s. 43-104.

Seegrün, W. 1967: Das Papsttum und Skandinavi-
en bis zur Vollendung der nordischen Kirchen-
organisation (1164). Quellen und Forschungen 
zur Geschichte Schleswig-Holsteins, bd. 51. Ne-
umünster.

Sonne, L.C.A. 2016: Svend Estridsens politiske liv. 
I: L.C.A. Sonne & S. Croix (red.): Svend Estrid-
sen. Odense, s. 15-38.

Vaughn, Sally N. 2012: Archbishop Anselm 1093-
1109: Bec Missionary, Canterbury Primate, Pa-
triarch of Another World. Farnham / Burlington.

Waitz, G. (udg.) 1878: Annales Hildesheimenses. 
Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rer-
um Germanicarum in usum scholarum. Hannover.

Walker, I.W. 1997: Harold: The Last Anglo-Saxon 
King. Thrupp (genoptryk 2000).

Weeke, C. (udg.) 1884-1889: Libri memoriales ca-
pituli Lundensis: Lunde Domkapitels Gavebøger 
(”Libri datici Lundenses”). København (genop-
tryk 1973).

Weibull, L. 1901: Bibliotek och arkiv i Skåne under 
medeltiden. Lund.

Weibull, L. (udg.) 1923: Necrologium Lundense: 
Lunds domkyrkas nekrologium. Lund.

Noter
1 ������Efter opregningen af korstogets ledere, der slutter med 
ordene, at de ”drog ud på færden mod Jerusalem” (Hie-
rosolimitanum iter agressi sunt), fortsætter Annalista 
Saxo: ”og foruden disse danernes konges broder med to 
biskopper og mange andre af hele Europas fyrster” (pre-
terque hos frater regis Danorum cum duobus episcopis 

aliique perplures tocius Europe principes) (Nass 2006: 
492).

2 ������Eller kunne Saxo for at miskreditere Svends gren af 
kongeslægten både have fortiet hans deltagelse i korsto-
get og opfundet en helt anden historie om hans død? En 
sådan hypotese ville dog nok være at bevæge sig lidt for 
langt ud i vilkårlige konstruktioner.

3 ������De sparsomme oplysninger om biskopperne i de vest-
danske stifter bliver gennemgået nærmere i de følgende 
afsnit.

4 ������Begrebet ministerialer bliver drøftet nærmere nedenfor.
5 ������Det drejer sig om stamfædrene til det oldenburgske hus, 
altså Danmarks nuværende kongeslægt.

6 ������Se note 13.
7 ������Glismod var søster til biskop Meinwerk af Paderborn.
8 ������Svjatoslaw II af Kiev († 1076).
9 ������Dog ikke i Kiev. Jaroslaw døde i 1130 som fyrste af 
Rjazan.

10 ������Urigtigt.
11 ������Uidentificeret.
12 ������Udo II døde i 1082.
13 ������Albert af Stade begår her en forveksling. Udo II’s søn 

Heinrich I (den Lange) af Stade var en ung mand ved 
faderens død, men han døde allerede i 1087. Historien 
må dreje sig om Heinrich I’s brodersøn Heinrich II, 
som ganske rigtig var faderløs (faderen Udo III døde 
i 1106) og umyndig, indtil han overtog markgrevska-
bet fra sin farbroder Rudolf I i 1114. Heinrich II døde 
barnløs i 1128.

14 ������Henrik V regerede 1106-1125.
15 ������Dette er en åbenbar fejl. Udo II døde i 1082, og Ludger 

blev først hertug af Sachsen i 1106.
16 ������Albert af Stade betegner Friedrich som greve, fordi han 

var den faktiske magthaver i grevskabet.
17 ������Nu Bremervörde.
18 ������For eksempel forekommer det sandsynligt, at to af 

Harold Godwinsons brødre, Gyrð og Leofwine, som 
begge faldt ved hans side ved Hastings, havde stiftet 
familie, men der er ingen efterretninger derom (Mason 
2004: 197).

19 ������Tænkeligt kunne Friedrichs mormor og hendes døtre 
have været på flugt til Danmark i forbindelse med 
den engelske konge Edward Bekenderens forsøg på 
at fordrive den mægtige Earl Godwin og hans søn-
ner i 1051-1052 (Mason 2004: 59-81; Barlow 2002: 
58-67; Walker 1997: 29-53). I så fald kunne Albert 
af Stades placering af skibbruddet i grev Udo I’s tid 
være korrekt. Det er imidlertid ikke muligt at pege på 
nogen medlemmer af Godwins familie, der kunne være 
identiske med de skibbrudne, og det ville også være 
vanskeligt at forklare, at Godwin og hans sønner ikke 
forsøgte at befri deres kvindelige slægtninge, efter at de 
havde genvundet deres magtpositioner i 1052.

20 ������Rosenfeld-krøniken sætter endog Friedrichs embedspe-
riode til tres år, hvilket er helt umuligt (Hucke 1956: 92 
note 655).

21 ������De øvrige efterkommere af Friedrich af Stades mormor 
er nærmere behandlet af Adolf Hofmeister (Hofmeister 



22

MICHAEL H. GELTING

1979: 193-194). De var alle ministerialer, hvis efter-
slægt kan følges indtil begyndelsen af 1200-tallet.

22 ������Adam af Bremen skildrer Svend Tveskægs oprør mod 
faderen som en hedensk reaktion (Adam, 2. bog kap. 
27; Schmeidler 1917: 87). ”Hedenskaben” synes alene 
at have bestået i fordrivelsen af de biskopper, som var 
indsat fra Bremen; i stedet indsatte kongen engelsk 
uddannede missionsbiskopper (Gelting 2007: 83).

23 ������Man kunne tilføje, at Friedrich af Stade var særlig 
velegnet til at udføre en sådan opgave. Skønt rig og 
magtfuld var han dog stadig livegen, og hvis konse-
kvenserne af rovmordet skulle udvikle sig uheldigt for 
ærkebiskoppen, ville det ikke have så alvorlige konse-
kvenser at ofre en livegen, som hvis det drejede sig om 

et medlem af højadelen.
24 ������Adam af Bremen nævner ikke andre biskopper af 

Viborg, der blev bispeviet af ærkebiskop Adalbert († 
1072); sml. Gelting 1992b: 69 om Oddo af Ribe.

25 ������Håndskriftets signatur var Capsa Ambrosii, Pars prima, 
Ordo 4, nr. 1.

26 ������Sml. Thomas Hills karakteristik af Øm i biskopperne 
Eskil og Svens tid som et biskoppeligt ”huskloster” 
(Hauskloster) (Hill 1992: 313).

27 ������En bisperække fra den første Slesvigbiskops indvielse 
i 948 til midten af 1000-tallet (Holder-Egger 1881: 
349-350) stammer fra Bremen og er dermed irrelevant i 
nærværende sammenhæng (Bolin 1931: 9-28).

	



4

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Indledning
Fundet i efteråret 2015 af den bemærkelsesværdige 
frådstensgrav fra o. 1100 i den nedlagte Skt. Albani 
Kirke i Odense under en fjernvarmeudgravning i den 
middelalderlige bymidte repræsenterer inden for ar-
kæologien eller kulturhistorien i videste forstand det 
fænomen, der kan betegnes som ”det gode tilfælde” 
(eller fortuna secunda). Hermed blev under århund-
reders skiftende kulturlag fremdraget erindringsspor 
fra den kollektive glemsel af et individ, som at døm-
me efter gravens placering, form og udstyr forment-
lig har tilhørt samfundets elite.1 En gravkalk med 
tilhørende disk (fig. 1), stilistisk dateret til sidste del 
af 1000-tallet, har ført til den nærliggende hypotese, 
at den afdøde har været en højtstående gejstlig eller 
måske ligefrem en af Odense Stifts tidligste, navnlø-
se biskopper, der var blevet begravet på dette sted på 
et tidspunkt før den mulige overflytning af det fynske 
bispesæde fra Skt. Albani Kirke til det nyetablere-

de klostersamfund og den nye frådstenskatedral syd 
herfor, viet til den i 1100-1101 kanoniserede konge-
helgen, Skt. Knud (Bjerregaard et al. 2016).

 Et slumpetræf af tilsvarende kaliber var fremdra-
gelsen af den skriftlige kilde, der leverer hovedar-
gumentet bag selve formodningen om Skt. Albani 
Kirkes tidligere særstatus som bispekirke og dermed 
om de(n) afdødes identitet. I en beskrivelse af Knud 
den Helliges martyrhistorie fra anden fjerdedel af 
1200-tallet står den meningsladede passus: ”I denne 
kirke (dvs. hvor Knud den Hellige blev dræbt) var 
dengang bispesædet, som siden er blevet overført til 
Den hellige Knuds kloster … (in quo tunc tempo-
ris sedes erat episcopalis, que postea ad monasteri-
um beati Kanuti (…) translata est)” (Passio Sancti 
Kanuti Regis et Martiris 1908-12: 552). Faktisk var 
tekstudgiveren, filologen Martin Clarentius Gertz 
(1844-1929) først blevet gjort opmærksom på kil-
den efter afslutningen af manuskriptet til den vigtige 

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre  
middelalder og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Fig. 1. Kalk og disk fra den 
nyfundne grav i den forsvundne 
Albani Kirke. Foto: Odense 
Bys Museer.  
Chalice and paten from the 
newly found bishop’s grave in 
St. Alban’s Church, Odense.



6

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

publicering af danske middelalderlige helgenvitae 
(1908-1912). Det hidtil upåagtede håndskrift, der be-
fandt sig i biblioteket i Neukloster, Wiener Neustadt, 
var efter en omskiftelig skæbne i 1911 blevet ud-
givet af den tyske historiker Bernhard Schmeidler. 
Fra augustinerkorherreklostret i Bordesholm var 
det blevet reddet fra urolighederne i kølvandet på 
reformationen af den lærde Henrik Rantzau (1526-
1599), der indlemmede manuskriptet i sit bibliotek 
på Breitenburg. Derfra kom det kun få årtier senere 
til det østrigske klosterbibliotek, idet det heldigt hav-
de undgået Albrecht von Wallensteins (1583-1634) 
plyndringer under Kejserkrigen.2 

Den skriftlige traditions- og erindringsdannelse 
omkring Skt. Albani Kirkes ældste historie er imid-
lertid så godt som udelukkende knyttet til kirkens 
status som mordsted og første begravelsesplads for 
Knud den Hellige, hans bror Benedikt og kongens 
17 hirdmænd, der faldt med ham (Danmarks Kirker. 
IX. Odense Amt 1998-2001: bd. 3, 1729ff). De sidste 
blev begravet i kirkens forhal, i det vestlige og nord-
lige hjørne, mens kongen selv før overflytningen til 
Odense Domkirke antagelig blev gravsat foran alte-
ret nær det sted, hvor han havde fundet sin død. Ingen 
af disse grave er dog arkæologisk påvist. Til gengæld 
blev helgenkongen og hans bror, der efterfølgende 
blev skrinlagt i stiftets hovedkirke, allerede fra mid-
delalderen genstand for en intensiv kult, der også 
efter reformationen fortsat skulle blomstre og sky-
de friske skud. Selv erindringen om de dræbte hird-
mænd blev - knap 800 år efter, i 1875 - fastholdt med 
en indskrift på sydvæggen af den nyfundne krypt i 

domkirken (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1990: 
bd. 1, 424ff, 391), omend deres jordiske rester efter 
alt at dømme var forblevet på den for længst ryd-
dede kirketomt, hvis arkæologiske udgravning i øv-
rigt indledtes få år senere i 1886, i 800-året for Knud 
den Helliges død (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 
1998-2001: bd. 3, 1732). 

En tilsvarende mindestrategisk rehabilitering er 
nu også blevet det navnløse individ eller den formo-
dede biskop fra Skt. Albani Kirke til del, selvom det 
i sagens natur ikke har været muligt at knytte aktivi-
teterne til noget konkret jubilæum. I mediedæknin-
gen af begivenheden blev begravelsen karakteriseret 
som ”den ældste udgravede bispegrav herhjemme”,3 
ligesom det aktuelle tværfaglige seminar, ”At være i 
centrum”, tog udgangspunkt i det heldige fund, der 
betegnedes som ”et arkæologisk highlight” og sam-
tidig markerede åbningen den 10. februar 2016 af 
forskningscentret CENTRUM ved Odense Bys Mu-
seer. Tilsvarende var gravkalken med den tilhørende 
disk blevet ophøjet til en museumsgenstand (inv. nr. 
OBM3183X87 og OBM3183X86). Selve museali-
seringen kan i parentes bemærket betragtes som en 
intellektuel konstruktion af et erindringssted.4 

De følgende linjer skal med udgangspunkt i den 
nyfundne grav fra Skt. Albani Kirke især fokusere 
på overlevering af eller erindringsbevaring/erin-
dringstab i forbindelse med grave og gravminder 
for medlemmerne af gejstlighedens absolutte elite 
– ærkebisper og biskopper fra den tidlige middelal-
ders Danmark. Oversigten, der omfatter eksempler 
fra tiden frem til o. 1200, tager udgangspunkt i den 

Fig. 2. Oversigtsplan over 
middelalderens danske stifter, 
opregnet efter rækkefølgen i 
Series episcoporum. Tegning: 
Maja Honoré efter Historisk 
Atlas Danmark (1988).  
The medieval dioceses of  
Denmark.



7

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

minutiøse registrering af embedsrækkerne i de mid-
delalderlige danske stifter (fig. 2) i Series episcopo-
rum (1992) fra ærkesædet i Lund til Viborg Stift.5  
Materialet skal ikke kun betragtes i prosopografisk 
perspektiv, men i lige så høj grad diskutere de meka-
nismer, der i la longue durée har været aktiveret i for-
bindelse med konstruktionen eller dekonstruktionen 
af mindet om de pågældende. Det skal argumenteres, 
at gravminderne ikke kun har tjent det individuelle 
memoria, men også i en række eksempler er blevet 
instrumentaliseret eller tværtimod bevidst negligeret 
i en løbende magt- eller statusdiskurs inden for de 
respektive institutioner.

1: Erindringens og glemslens veje  
Inden for det dynamiske, interdisciplinære felt, som 
erindrings- og glemselsforskningen har repræsente-
ret i de sidste årtier, spiller grave og gravmonumen-
ter en nøglerolle, ikke mindst når det handler om den 
senere aktivering eller dekonstruktion af disse. Det 
gælder i forbindelse med den posthume genopliv-
ning af kulten for de afdøde personer over for den 
mere eller mindre målrettede sletning af erindringen 
om andre, herunder selve elimineringen af de fysi-
ske spor efter individer, som af en eftertid skønne-
des mindre mindeværdige. Netop det sidste aspekt, 
glemselshandlingen, skal som understreget af bl.a. 
den hollandske kulturforsker Liedeke Plate forstås 
som en selvstændig kulturel praksis, der i virkelighe-
den udgør en integreret del af erindringsprocessen, 
ligesom studiet heraf, kodificeret som amnesiologi 
(amnesiology), fokuserer på selve baggrunden for 
glemslen, ”not as a lapse of memory, nor as memo-
ry’s flipside, but as something actively produced – a 
made condition, produced and reproduced” (Plate 
2016: 144). Den larmende tavshed om konkrete en-
keltpersoner skal derfor ikke kun afføde resignation 
over for historiens ubønhørlige nedkværnen af for-
tidslevn, men fortjener en fornyet overvejelse om 
eventuelle mønstre bag tilstedeværelsen over for 
fraværet eller det proaktive bortvalg af materielle og 
skriftlige vidnesbyrd.  

Som nævnt tager fremstillingen udgangspunkt i 
Series episcoporum (1992), der opregner individer 
fra de tidligste tider frem til o. 1200 om end med 
lakuner for de ældste navnløse repræsentanters 
vedkommende. Inden for de seneste år har navnlig 
Michael H. Gelting kastet nyt lys over 1000-tallets 
hjemlige bispehistorie (Gelting 2004; Gelting 2010). 
Ud fra en kritisk analyse af hovedkilden hertil, Adam 
af Bremens (o. 1040 - o. 1081) Gesta Hammabur-

gensis Ecclesiae Pontificum, forfattet o. 1075-1081, 
argumenteres for, at også dette værk på visse punkter 
afspejler en strategisk erindringspolitik, en bevidst 
fortrængningsmekanisme eller undertiden endda 
en kontrafaktisk omskrivning af vigtige forløb, alt 
sammen med henblik på at konsolidere det svække-
de ærkesæde i Hamburg-Bremen over for de danske 
bestræbelser på at etablere en selvstændig kirkesta-
tus, bl.a. gennem en øget tilknytning til den engelske 
kirke. I lyset af denne nytolkning kan en række af 
de tidlige bisper derfor antagelig kun betragtes som 
titulærbiskopper i eksil, mens andre, som måske vit-
terligt beklædte bispeembedet, bevidst er udeladt. 

I den sammenhæng er netop bispegravene vigti-
ge historiske medier, der kan supplere de skriftlige 
efterretninger. Ud over de bevarede eksempler og 
de erindrede grave/gravmæler, som kun er skriftligt 
bevidnet, samt gråzonen af glemte eller ukendte ek-
sempler, føjer sig yderligere en kategori til: de fiktive 
begravelser (jf. Borgolte 1988),6 hvor en eftertid ud 
fra en særlig agenda om behovet for konkret bevis-
førelse for en institutions høje ælde eller et individs 
særlige status frit konstruerede de nødvendige vid-
nesbyrd – omtrent som en form for placeboeffekt.7 
Det skal i øvrigt understreges, at den målrettede erin-
dringsorganisering ikke nødvendigvis var bundet af 
en tidsmæssig og rumlig nærhed til det pågældende 
individ og dennes grav, der i lighed med andre former 
for ophobet erindringsstof kunne ændre karakter fra 
lagererindringer til funktionserindringer - selektive, 
subjektorienterede og konstruerede ud fra en bestemt 
dagsorden (Assmann 1999). Som betonet i forbindel-
se med den strategiske erindring eller glemsel i for-
hold til verdslige magthavere rummer gravene og de 
afdødes knogler i sig selv et potentiale eller en særlig 
karismatisk værdi i kraft af deres blotte eksistens en 
status, der af en eftertid – navnlig under kriser og i 
politiske brydningstider – bevidst kunne reaktiveres 
eller tværtimod ødelægges i en form for damnatio 
memoriae eller repressive erasure med den engelske 
erindrings- og glemselsforsker Paul Connertons be-
tegnelse (Connerton 2008). 

Denne mekanisme, der ligefrem er karakterise-
ret som en antropologisk konstant (Rader 2003), har 
ikke mindre relevans i forhold til den gejstlige magt-  
elites grave. I en diskussion af pavegravmæler som 
erindringssteder understreger den tyske historiker 
Michael Borgolte (f. 1948), hvordan bevaringen eller 
sløjfningen af grave i ældre tid oftest var produktet 
af særlige interesser, dikteret af enkeltpersoner eller 
bestemte grupper, hvorimod en sammenhængende 
og fastetableret institutionel traditionsdannelse ved 



8

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

Pavekirken med en deraf følgende intakt monu-
mentrække først var et faktum fra begyndelsen af 
1400-tallet (Borgolte 1992: 314). Navnlig for tiden 
før 1200 var der store lakuner, således at en samlet 
opgørelse over kendte, både bevarede og kun skrift-
ligt overleverede grave for Skt. Peters efterfølgere på 
daværende tidspunkt (t.o.m. Johannes Paul I (1912-
1978)) kun talte omkring en tredjedel, dvs. 91 af 261 
paver, idet der med hensyn til modpaverne var en 
endnu ringere repræsentation (13 kendte grave for 
37 individer). Nyere oversigter over (ærke)bispebe-
gravelser i Tyskland viser et lignende mønster for 
de ældste perioder (Gierlich 1990; Schieffer 2001; 
Heinz et al. 2004; Päffgen 2010). I det danske ma-
teriale er i Series episcoporum registreret omkring 
77 navngivne individer, fraregnet den gråzone, der 
ikke er skriftligt bevidnet. Heraf er grave eller grav-
kirker kildemæssigt bevidnet for en tredjedel (26 
eksempler), idet antagelig 13 af disse var markeret 
med et synligt gravminde over jorden, det være sig 
gravsten, væggravmæle eller epitafium, mens arkæ-
ologiske undersøgelser har været gennemført af ni 
grave, inklusive den nyfundne i Odense. For de øvri-
ges vedkommende er status uvis.

I det følgende skal belyses dels de skriftligt be-

vidnede eller erindrede, men ikke bevarede begra-
velser (kapitel 2), dels de intakte samt arkæologisk 
undersøgte grave og gravmonumenter (kapitel 3). 
Herunder nævnes også forskellige mønstre for erin-
dringsbevaring og gravkult, bl.a. etablering af se-
kundærgrave/-gravmæler i forbindelse med genbe-
gravelse (translatio) af udvalgte individer, der havde 
særstatus af helgen (sanctus, beatus), stifter eller 
særlig velgører (fundator, benefactor).8  Endelig skal 
den store gruppe af ”glemte” grave kommenteres i et 
tredje afsnit (kapitel 4). Opremsningen af eksempler 
følger rækkefølgen af stifter i Series episcoporum 
(Lund,9 Aarhus, Børglum, Odense, Ribe, Roskilde, 
Slesvig og Viborg). 

Med hensyn til de skriftlige kilder kan der ope-
reres med tre forskellige kategorier, hvor ikke bare 
dødsdag og -år eller dødssted er anført, men også 
begravelseskirke samt i heldigste fald selve gravens 
placering inden for den pågældende bygning:10 A) 
Dødebøger, herunder martyriologier, kalendarier og 
gavebøger.11  B) Historiografisk litteratur, bl.a. krø-
niker, annaler og samlinger af biografier og C) To-
pografisk eller antikvarisk litteratur. Men det hører 
absolut til undtagelserne, at man kan lokalisere et 
kompleks af grave ud fra en samtidig plan, således 

Fig. 3. Skitseplan af placeringen af de karolingiske og ottonske ærkebispe- og bispegrave i domkirken i Bremen (’Han-
noverscher Plan’). Efter Brandt 1977: Abb. 21.  
Sketch of graves of Carolingian and Ottonian archbishops and bishops in the Bremen Cathedral.



9

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

som det var tilfældet i domkirken i Bremen, hvor en 
nu tabt tegning fra o. 1200 i et håndskrift med Adam 
af Bremens krønike viste en oversigt over ærkebi-
spe- og bispegravene i østpartiet af den førromanske 
bygning (fig. 3), ligesom selve dette værk har vist sig 
som en guldgrube for arkæologerne med hensyn til 
angivelsen af placeringen for de ældste grave. 12 Der-
imod savnes i flertallet af de ovennævnte kilder en 
angivelse af de centrale koordinater, hvor både døds-
tidspunkt og begravelsessted er oplyst. Det gælder 
ikke mindst for Lundekapitlets værdifulde døde- og 
gavebøger, hvor netop de sidste informationer mang-
ler (Necrologium Lundense 1923; Lunde Domkapi-
tels Gavebøger 1884-1889).

2: De erindrede grave 
Af de skriftligt, mere eller mindre præcist stedfæste-
de grave, der er forankrede rumligt og ikke blot tids-
mæssigt i relation til de liturgiske mindehandlinger 
og samtidig har udgjort vigtige medier for traditions-
dannelsen, henviser kilderne til tre eksempler fra ær-
kesædet i Lund. Biskop Bernhard (– o. 1020 – ), som 
hidkaldtes fra England af Knud den Store og sammen 
med forgængeren Gotebald og efterfølgeren Henrik 
mindedes i domkirkens nekrologium og gavebog 21. 
august (Lunde Domkapitels Gavebøger 1884-1889: 
207; Necrologium Lundense 1923: 88), blev ifølge 
Saxos Gesta Danorum begravet i ”krypten i Lund 
(Lundense hypogeum)” (Saxo Grammaticus 2005: 
bd. I, 648f (X, 11, 6)); en upræcis betegnelse, der 
ikke nødvendigvis refererer til en eventuel (gen)be-
gravelse i kirkens yngre krypt som undertiden anta-
get (Newman 1946: 26).13 I nyere tid er Saxos omtale 
tværtimod blevet knyttet til en af to store – om end 
tomme – gravkamre, henholdsvis i koret og langhuset 
af byens Skt. Drottens eller Trinitatis Kirke, der iføl-
ge en yngre (o. 1300) krønike for præmonstratenser-
ordenen, som kirken tilhørte, havde domkirkestatus 
(ecclesia cathedralis) (Cinthio 2002: 107f, 142).14  

Derimod er der større vished om begravelsesste-
det for Lundedomkirkens grundlægger, ærkebiskop 
Asser, hvis dødsdag, den 5. maj 1137, er nævnt af 
flere kilder (jf. Rübner Jørgensen 1992: 19). Asser 
blev ifølge den omtrent samtidige Roskildekrønike 
begravet i Laurentiuskirken (Chronicon Roskildense 
1917-1922: bd. I: 31), uvist dog hvor. En eftertid har 
været fristet til – på et ganske usikkert grundlag – at 
identificere graven med den rigt udsmykkede ædi-
kula eller portal i nordre tværskibs vestvæg med to 
løvebårne engle (Newman 1946: 197) – en passende 
værdig ramme for denne centrale skikkelse i domkir-

kens ældste historie.15 Langt mere konkret er omta-
len af efterfølgeren, ærkebiskop Eskils grav (Rübner 
Jørgensen 1992: 27). Grundlæggeren af cistercien-
ser- og præmonstratenserordenen i Danmark døde 
den 6. september 1181 - efter at have nedlagt palli-
et - som munk i klostret i Clairvaux, hvor han blev 
begravet i et kapel i klosterkirken, viet Skt. Salvator, 
nærmere betegnet det midterste i den kapelkrans, der 
omgav det nyopførte østparti og ganske tæt ved Den 
hellige Bernhard, der fire år efter klosterstifterens 
kanonisering, i 1174, var blevet skrinlagt i en sarko-
fag bag højalteret (Vilain 2015: 230-232).16 Uden at 
være officielt helgenkåret nævntes Eskil dog blandt 
de salige, ligesom hans liturgiske memoria i middel-
alderen holdtes i hævd ved en række franske kirker, 
bl.a. i præmonstratenserordenens hovedkloster i Pré-
montré. Til gengæld blev hans jordiske levninger 
efter klosterkirkens ødelæggelse under Den franske 
Revolution tilsyneladende ikke optaget og overført 
til en anden placering i lighed med Skt. Bernhards, 
der kom til Ville-sous-la-Ferté. En kontinuerlig ve-
neration gennem århundrederne blev til gengæld ær-
kebiskop Absalon (†1201) til del efter hans begravel-
se foran højalteret i cistercienserklosterkirken i Sorø, 
som han personligt havde reformeret. 

Også to Aarhusbisper, Eskil (†o. 1165) og Sven 
(†30. okt. 1191), blev genstand for en særlig gravkult 
inden for cistercienserordenen. Den sidstnævnte er 
mere udførligt omtalt nedenfor. Biskop Eskil, der ak-
tivt støttede oprettelsen af et cistercienserkloster i sit 
stift, var faldet under et af Valdemar den Stores slag 
mod venderne. Hans lig blev begravet i det nyopret-
tede kloster i Veng, hvorfra man dog allerede i 1168 
overflyttede de jordiske levninger, både af ham og 
andre af klostrets grundlæggere og velgørere til en 
ny placering på Kalvø (Exordium Monasterii Caræ 
Insulæ 1917-1922: 169). Men placeringen her blev 
kun af kort varighed, og formentlig er de særlige ud-
valgtes ben blot fire år senere, i 1172, ført med til det 
blivende kloster i Øm. En mulig, men yderst sand-
synlig genbegravelse her er dog ikke omtalt.17 

Over for den påfaldende tavshed i kilderne om 
de ældste Odensebispers begravelser tegner traditi-
onsdannelsen og den historiske erindring sig særlig 
stærkt i Ribe Stift. Takket være Ribe Bispekrønike, 
formentlig nedskrevet o. 1225-1230 (Gelting 2012a), 
kender vi til ikke færre end fem konkrete bispebegra-
velser fra tiden indtil o. 1200, hvortil kommer beva-
ringen af yderligere tre (jf. kapitel 3). Den tidligste 
og overhovedet den ældst nævnte blandt den tidlige 
middelalders bispegrave er graven for Liufdag, der 
døde på et tidspunkt efter 7. juni 948 (Gelting 1992: 



10

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

67). Ifølge Bispekrøniken blev han gravsat på kir-
kegården ved domkirken under en lille overbygning 
(tuguriolum) efter forinden at have lidt martyrdøden, 
dræbt af den vantro hob (Ribe Bispekrønike 1933-
1935: 26). Som tegn på den særlige hellighed, der 
var knyttet til ham, blev han senere genbegravet in-
den for Ribe Domkirkes mure i kirkens nordlige del 
over for koret, idet hans knogler efterfølgende skrin-
lagdes på altret, formentlig på højalteret, på initiativ 
af en senere embedsbroder, biskop Radulf (†1171). 
Den højtidelige elevatio blev dog gennemført uden 
pavens og ærkebiskoppens tilladelse, og sigende 
nok skulle skrinet da også kort efter, i 1176, blive 
flammernes bytte ved domkirkens altødelæggende 
brand (Ribe Bispekrønike 1933-1935: 29). Efter den-
ne skæbnesvangre ødelæggelse af den uheldige hel-
gen, som ikke engang kunne beskytte sin egen kirke, 
ophørte kulten af Liufdag – tilsyneladende som vid-
nesbyrd om en regulær damnatio memoriae.18 Som 
udtryk for den veneration, som endnu før branden 
udvistes over for Liufdag, blev hans efterfølger, bi-
skop Elias, dog begravet ved hans side ad sanctos 
i 1162 (Ribe Bispekrønike 1933-1935: 28), mens 
Radulf selv fik sin grav østligst i midtskibet foran 
Helligkorsalteret. Den næste i bisperækken, Stefan 
(†1182 eller 1183), begravedes ved sydvæggen mod-
sat koret, dvs. i søndre korsarm, idet der endog skul-
le være foregået mirakuløse helbredelser ved graven 
(Ribe Bispekrønike 1933-1935: 30).19 En ydre mar-
kering af disse grave eller en eventuel kult, specielt 
af Stefan, er imidlertid ikke omtalt, lige så lidt som 
gravenes placering.  

Derimod fik Ribebispen Omer (Homer) (†1204) 
del i cistercienserordenens erindringsfællesskab efter 
sin begravelse i klosterkirken i Løgum (Ribe Bispe-
krønike 1933-1935: 31).  Her fandtes i koret et 26 
linjers langt epitafium, anført i latinske heksametre 
med angivelse af placeringen af graven, ikke blot for 
Omer (ved (høj)alterets venstre side), men også for 
fire senere biskopper, de tre fra Ribe (Oluf, Gunner20 
og Esger) og den sidste fra Børglum (Niels), alle 
døde inden for tidsrummet 1214 - o. 1290. Epitafiet 
publiceredes i 1776 af Jacob Langebek (Scriptores 
Rerum Danicarum 1776: bd. IV, 576f) i forbindelse 
med udgivelsen af klostrets dødebog, hvor de fem bi-
sper fremhævedes som særlige stiftere og velgørere. 
Imidlertid var mindesmærket gået tabt på det pågæl-
dende tidspunkt, men det var ifølge indledningen til 
udgivelsen af dødebogen nedskrevet i et pergament-
håndskrift, der tidligere ejedes af Sorøhistorikeren 
Stephan Hansen Stephanius (1599-1650) og siden af 
bogsamleren Jens Rosenkrantz (1640-1695). Minde-

teksten, der enten kan have været nedfældet på perga-
ment eller malet direkte på væggen, var antagelig af 
yngre dato. Formentlig var den i lighed med tilsvaren-
de gravskrifter fra Ribe og Roskilde domkirker et ek-
sempel på den tidlige humanismes nylatindigtning21 
og måske først komponeret samtidig med afskriften 
af selve dødebogen fra 1518, der var nedfældet af en 
vis Thomas, munk og præst ved klostret. Yderligere 
et mindesmærke, der var bevaret endnu på hans tid, 
fandtes ifølge Langebek i klosterkirkens kor - en kors- 
prydet sten, der ifølge traditionen skulle markere en 
rigt udstyret grav for en biskop, en abbed eller måske 
ligefrem for samtlige fem bisper.

Blandt efterretningerne om de ældre biskopper fra 
Roskilde, Slesvig og Viborg skal for de førstes ved-
kommende nævnes en notits i Roskildekrøniken, der 
blev forfattet o. 1138 (Gelting 2012b) om Svend Nor-
mand (†1088). Denne døde på en pilgrimsrejse til Je-
rusalem på Rhodos og blev begravet på stedet af sine 
sørgende ledsagere (Chronicon Roskildense 1917-
22: 24f). De bevarede grave i Roskilde Domkirke 
for hans embedsbrødre, Vilhelm og Asser, beskrives 
nedenfor. Hvorvidt Peder Sunesen, der døde den 29. 
oktober 1214, ligeledes blev begravet i domkirken, er 
højst sandsynligt, men lader sig ikke nærmere verifi-
cere (Groβe 1992: 95 og note 267). 

En tilsvarende usikkerhed er knyttet til Slesvig-
bispen Poppo (-995-), der af Adam af Bremen iden-
tificeredes med den gejstlige, senere biskop af dette 
navn, som omvendte Harald Blåtand, og ligeledes 
af samme hævdedes at være begravet i domkirken 
i Bremen (Adam af Bremen 1917: 124 (II, 64)). En 
eventuel grav for biskoppen er dog ikke påvist i for-
bindelse med de store arkæologiske udgravninger i 
kirken. I øvrigt kan Slesvigbispen næppe heller knyt-
tes til den Poppo, der blev genstand for en lokal hel-
genkult og legendedannelse i kølvandet på kongedå-
ben (Danmarks Kirker. XVI. Århus Amt 1996-2002: 
bd. 9, 5113-5135). Hans efterfølger, Esico eller Ek-
kehard (†1026), kan ligeledes have hørt til gruppen 
af eksilbisper (Gelting 2004). Han fungerede anta-
gelig som hjælpebiskop i Hildesheim, men døde ved 
Ejderen under et forsøg på at genvinde sit gamle stift 
og blev begravet i Michaelskirken, hvor hans memo-
ria respekteredes. Et måske samtidigt epitafium eller 
mindevers er ligeledes registreret her (Radtke 1992: 
103-105; Gelting 2004). Biskop Frederik af Slesvig, 
der 1178/1179 omkom i et skibsforlis i Østersøen, og 
hvis lig siden – ganske uskadt – drev i land på den 
sjællandske kyst (Radtke 1992: 113; Saxo Gramma-
ticus 2005: bd. 2, 476 (XV, 1,1)), skal være begra-
vet i klosterkirken i Sorø, indsat i muren i Johannes 



11

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Evangelistens kapel i søndre korsarm. Kilden hertil 
er imidlertid ikke Saxo, der dog antydede, at biskop-
pen ved sin død fik en vis hellighed, men hidrører 
fra en væsentlig senere notits i klosterkirkens kata-
log fra 1520’erne over berømte begravelser i Sorø 
fra (Scriptores Rerum Danicarum 1776: bd. IV, 543, 
553).22 Hvorvidt graven har været faktisk eller fiktiv, 
må stå hen i det uvisse. Men behovet for at stabilise-
re erindringen med et konkret monument forledte i 
1631 Christian IV’s historiograf, Johannes Pontanus, 
til at identificere et firelinjet vers, der også var nævnt 

i Arild Huifeldts Bispekrønike, med et konkret epi-
tafium (Pontanus 1631: 267; Huitfeldt 1604 (1978): 
Cii verso). Fejlen korrigeredes siden af Erik Pon- 
toppidan (Marmora Danica 1739-1741: bd. 1, 146), 
omend med en noget nedsættende bemærkning om 
den ældre kollega: ”Her sover den gode Pontanus 
minsandten” (!) (Verum dormitat hic bonus Ponta-
nus), for gravskriftet var i virkeligheden et af de 44 
bispevers, som historikeren Hieronymus Cypræus 
digtede i 1560 om Slesvigs biskopper – en parallel til 
de berømte bispevers fra Odense (jf. nedenfor).23 Et 

tilsvarende mindevers blev forfat-
tet over hans efterfølger, Valdemar 
(†1236), der døde adskillige år efter 
sin fratræden, i 1208, og blev begra-
vet i cistercienserklostret i Loccum 
nær Minden foran Johannes Døbe-
rens alter. Epitafiet, der var gengivet 
i en yngre liste over klostrets abbe-
der, sammenfattet i 1709 af abbed 
Gerhard Walter Molanus og udgivet 
i 1711, rummer bl.a. en appel til 
læseren om forbøn for den afdøde, 
hvilket måske netop kunne tolkes 
som en henvisning til et ældre, men 
nu forsvundet, konkret monument 
(Radtke 1992: 116, note 248). 

Blandt Viborgbisperne fra tiden 
før 1200 kendes nok døds-, men 
ikke begravelsesstedet for Eskil 
(†1132/1133), der led martyrdøden, 
dræbt på Erik Emunes initiativ un-
der gudstjenesten i Skt. Margrethes 
Kirke i Asmild (Vita et miracv-
la Sancti Ketilli 1908-1912: 263). 
Nogen grav eller kultsted for den 
afdøde er dog ikke omtalt hverken 
her eller i stiftskirken i modsætning 
til en senere embedsbroder, biskop 
Gunner (†1251), der døde i Asmild, 
men siden blev hæderfuldt begra-
vet i Skt. Kelds kapel i domkirken. 
Nærmere viden om grav eller even-
tuelt monument kendes dog ikke. Til 
gengæld fik Gunner i moderne tid 
en erindringsoprejsning, da et mo-
nument i Asmild i 2000 udførtes af 
kunstneren Erik Heide i kølvandet 
på 750-års jubilæet for Jyske Lov, 
specifikt motiveret af biskoppens 
status som en af de kyndige bag det 
store lovkompleks.24 Eskils efterføl-

Fig. 4. Granitskulptur af Erik Heide, ”De to brødre”, rejst 1995 i haven ved 
Paternosterkirken i Jerusalem til minde om biskop Sven og hans bror Eskil. 
Foto: Jens Vellev 1995.  
“The Two Brothers” sculpture by Erik Heide. Erected in 1995 in Jerusalem in 
memory of Bishop Sven and his brother Eskil. 



12

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

ger, Sven, der døde på pilgrimsrejse til Jerusalem i 
1153 eller 1154, blev begravet i Paternosterkirken på 
Oliebjerget (De Eskillo (…) 1917-22: 440f). Også 
han blev mere end 800 år senere genstand for en til-
svarende rehabilitering, da der i 1995 rejstes et min-
desmærke, ligeledes af Erik Heide, til erindring om 
biskoppen og hans bror Eskil, der døde sammen med 
ham (fig. 4). Initiativtageren til dobbeltmonumentet, 
”som på værdig vis kunne vidne om de to brødres  
mærkværdige rolle i korsfarertidens Jerusalem” var 
middelalderarkæologen Jens Vellev, der knap 15 år 
tidligere, 1981, havde beskrevet brødrenes rejse. 25 
Derimod vides intet nærmere om en eventuel grav-
kult for Viborg Domkirkes bygherre i hans egen kir-
ke, ligesom der savnes præcist kendskab til graven 
for Niels (†1191), der af en væsentlig senere kilde, 
nemlig Huitfeldt (Huitfeldt 1604 (1978)): CCIV r), 
hævdes at ligge begravet i domkirken.26

3: De arkæologisk undersøgte 
grave og bevarede gravminder 
Som nævnt ovenfor er kun et mindre antal af de æld-
ste bispegrave undersøgt arkæologisk. I tilknytning 
til disse er bevaret enkelte gravminder, både fra mid-
delalderen og nyere tid. Følger vi atter rækken fra Se-
ries episcoporum, rager mindekulten for ærkebiskop 
Absalon (†1201) i Sorø Klosterkirke ganske særligt 
op. Som klosterkirkens hovedstifter lå hans grav for-
an det daværende højalter, hvor den i middelalderen 
dækkedes af en udskåret gravplade af træ (Scripto-
res Rerum Danicarum 1776: bd. IV, 570), som efter 
1536 erstattedes af den Morten Bussert tilskrevne 
gravsten i ungrenæssancestil. Som det er velkendt, 
var fornyelsen - ligesom den dertil knyttede åbning 
af Absalons grav - en aktiv erindringsstrategisk hand-
ling, der betonede kontinuiteten mellem den gamle 
og den nye kirkeorden (Bøggild Johannsen 2012 
(2015)). Dog var det et pia fraus – et fromt bedrag, 
når stenen angav, at Århusbispen Peder Vognsen 
(†1204) ligesom sin efterfølger og slægtning, Skjalm 
Vognsen (†1215), lå begravet ved Absalons side. Om 
den førstnævnte, jf. nedenfor. Som allerede nævnt i 
Ældre sjællandske krønike varetog man flittigt gen-
nem generationer Absalons liturgiske memoria (Ve-
tus Chronica Sialandie 1917-1922: 56f), ligesom en 
række mindevers, der enten var litterære produkter 
eller udført som konkrete epitafier, var knyttet til den 
afdøde. Disse erindringsmarkører var udarbejdet så-
vel i høj- som i senmiddelalderen (Bøggild Johann-
sen 2008a: 362-364). En enkelt blandt disse var end-

og signeret af selveste Saxo Grammaticus, selvom 
det højst sandsynligt er et fingeret produkt fra den 
gryende humanismes tid, måske samtidig med andre 
tilsvarende, hvoraf ét bar initialerne for Roskildebi-
spen Lauge Urne (†1529) (Bøggild Johannsen 2012 
(2015): 154). Samtidig med udførelsen af det nye 
gravminde gennemførtes i øvrigt på Christian III’s 
initiativ den første åbning af ærkebispens grav, der 
fremviste et forbilledlig veludstyret indhold. Bl.a. 
var det velbevarede lig iklædt fuldt gejstligt skrud 
med insignier og en gravkalk. 1827 og atter 1947 
(fig. 5) blev graven åbnet på ny, første gang på Fre-
derik VI’s foranledning (Danmarks Kirker. V. Sorø 
Amt 1936-38: bd. 1, 79f).

Som tidligere nævnt havde Århusbisperne allere-
de fra biskop Eskils tid en særlig tilknytning til ci-
stercienserordenen. Det var derfor nærliggende også 
at give hans efterfølger Sven (†1191), der gavmildt 
doterede det i 1172 grundlagte kloster i Øm, en hæ-
derfuld begravelse på dette sted, som det sømmede 
sig for klostrets fundator og benefactor. Cistercien-
serordenens krønike bevidner da også hans prægtige 
begravelse foran den daværende klosterkirkes højal-

Fig. 5. Absalons grav i forbindelse med åbningen i 1947. 
Foto: Niels Elswing, Nationalmuseet.  
Absalon’s grave, opened in 1947.



13

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

ter, viet til Jomfru Maria (Exordium Monasterii Caræ 
Insulæ 1917-1922: 192). Samme placering – nu dog 
i afløseren for den første midlertidige bygning – ud-
valgte en senere velgører af klostret, biskop Peder 
Elavsen (†1246) af Århus til sin grav (Exordium Mo-
nasterii Caræ Insulæ 1917-1922: 198). Den i 1941 
udgravede, hidtil urørte og i øvrigt meget veludsty-
rede statusbegravelse på dette sted er derfor blevet 
sat i forbindelse både med denne og den førnævnte, 
men som argumenteret i 1977 af Per Kristian Mad-
sen (Madsen 1977: 137 ff) taler ikke mindst byg-
ningsarkæologiske overvejelser for, at der snarest er 
tale om Peder Elavsens grav, placeret på det ærefulde 
sted i den først 11 år senere, i 1257, indviede kirke.27  
Derimod er de jordiske levninger efter førstnævnte 
antagelig på samme tidspunkt blevet overført fra den 
gamle til den nye kirke sammen med alle helgenre-
likvierne (Exordium Monasterii Caræ Insulæ 1917-
1922: 201), formentlig omfattende også stiftere og 
andre velgørere, svarende til Eskils førnævnte ek-
sempel. En genbegravelse af Sven i et indmuret skrin 
i kirkens kor er en nærliggende mulighed (Madsen 
1977: 147). Om den fortsatte kult af hans memoria 
i senmiddelalderen vidner en fornem figursten af 
gotlandsk kalksten (fig. 6), der efter klostrets nedriv-
ning i 1560’erne eller 1570’erne overførtes til Rye 
Kirke (Danmarks Kirker. XVI. Århus 1992-1996: bd. 
8, 3758ff). Gravstenen, der at dømme efter et ind-
hugget våbenskjold må være udført under klostrets 
abbed Christern (-1487-90-), har antagelig været 
placeret nær Svens grav som angivet på indskriften 
(”Hic tumulatus est…”). Tydelige slidspor på over-

Fig. 6. Gravsten over biskop Sven (†1191) af Århus, ud-
ført i slutningen af 1400-tallet; oprindelig placeret i Øm 
Klosterkirke, men efter dennes nedrivning efter reforma-
tionen overført til Rye Kirke. Foto: Niels Elswing 1995, 
Nationalmuseet.  
Gravestone for Sven, bishop in Aarhus. Now located in 
Rye Church.

Fig. 7. Blyautentik for Peder 
Vognsen. Aarhus Domkirke. 
Foto: Lennart Larsen 1965, 
Nationalmuseet.  
Lead authentic for Peder Vogn-
sen, Aarhus Cathedral.



14

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

fladen tyder dog på oprindelig vandret placering, 
som situationen efterfølgende var i Rye, snarere end 
på en lodret opsætning som et vægmonument.28 Uan-
set hvordan, har stenen udgjort et centralt fikspunkt 
for de liturgiske mindehandlinger og den fornyede 
erindringsoprustning for klostrets grundlægger, der 
tankevækkende nok især mindedes med henvisning, 
ikke til dødsdatoen, men til året for en stor testamen-
tarisk donation, skænket otte år tidligere, i 1183. Pe-
der Elavsens – måske noget mindre – gravsten, der at 
dømme efter et bevaret murstensfundament må have 
været anbragt lidt skråt i forhold til graven, kendes 
derimod ikke. 

En gen- eller sekundærbegravelse i forbindelse 
med en bygningsfornyelse gennemførtes også for 
de jordiske rester af Århusbispen, Peder Vognsen 
(†1204) (Danmarks Kirker. XVI. Århus Amt 1972: 
bd. 2, 657-665). Som fundator af den nuværende 
Aarhus Domkirke er biskoppen formentlig blevet 

begravet foran højalteret. I forbindelse med korets 
ombygning i slutningen af 1400-tallet etableredes i 
højkorets sydøsthjørne en ny muret sarkofag, dæk-
ket af den formentlig oprindelige, trapezformede og 
usmykkede gravsten af skånsk kalksten. I sarkofa-
gen var nedsat en benkiste af bly med knogler, teks-
tiler og en værdifuld gravautentik, ligeledes af bly 
– gravens oprindelige indskriftsplade, der utvetydigt 
identificerede den afdødes identitet (fig. 7). Hvorvidt 
tilsvarende ydre kendetegn i senmiddelalderen mar-
kerede gravmælets tilhørsforhold, er uvist, men det 
er tankevækkende, at den konkrete genbegravelse 
blev etableret kun få årtier før erindringskonstrukti-
onen af biskoppens fiktive grav i Sorø (jf. ovenfor). 
Efter at gravens status og indhold siden tilsyneladen-
de havde været glemt i den lokale historietradition, 
gennemførtes i sommeren 1830 en arkæologisk un-
dersøgelse på initiativ af den århusianske amatørar-
kæolog Julius Høegh-Guldberg under medvirken af 

Fig. 8. Peder Vognsens (†1204) blykiste med knogler og tekstiler samt et siden forsvundet relikviekors.  Tegning af 
Julius Høegh-Guldberg 1830 i forbindelse med bispegravens åbning. Foto: Niels Elswing 1975, Nationalmuseet.  
Peder Vognsen’s lead coffin with bones, textiles and a relic cross (now missing). 



15

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

kunsthistorikeren Niels-Lauritz Høyen (fig. 8). Den 
effektive task-force foretog på ganske samme tid en 
ransagning af Ribe Domkirkes baldakingrav, hvor 
tilsvarende rester af tre bispebegravelser blev afdæk-
ket. Som led i en musealisering af fundet i Aarhus 
blev selve blypladen på Frederik VII’s initiativ op-
taget og i 1857 udstillet i et skab over graven, der 
yderligere nyundersøgtes i 1918. 

Et parallelforløb er som allerede anført repræsen-
teret ved et antal bispegrave i både Ribe og Roskilde, 
både hvad angår en genbegravelse af ældre fysiske 
levn og en arkæologisk undersøgelse i 1800-tallets 
første tredjedel. Således blev tre tidlige Ribebisper, 
Odinkar (†1043), Nothold (†1140) og Asser (†1142), 
genbegravet i den nuværende domkirkes nordre kor-
sarm i en usædvanlig niche- eller arcosolgrav, kro-
net af en trekantgavl (fig. 9). Gravmælet er dateret 
til 1175-1200 med udgangspunkt i den fragmentarisk 

bevarede kalkmaleriudsmykning (Danmarks Kirker. 
XIX. Ribe Amt 1979: bd. 1, 379ff, 526f), men turde 
muligvis være noget yngre i betragtning af, at den 
altid meddelsomme bispekrønike fra o. 1225-1230 
intet nævner om genbegravelsen og i øvrigt – spe-
cifikt om Nothold og Asser – understreger, at der 
intet mindeværdigt var efterladt om disse (Ribe Bi-
spekrønike 1933-1935: 27). Men uanset hvad, var 
genbegravelsen dog et betydningsladet vidnesbyrd, 
navnlig om fremhævelsen af Odinkar mere end 100 
år efter hans død som bispesædets stifter og særli-
ge velgører (Gelting 2010: 20f). Påfaldende nok gik 
erindringen om bispernes begravelse dog senere i 
middelalderen i glemmebogen. I hvert fald var ef-
terretninger om sagen gået tabt i 1500-tallets anden 
halvdel, da historikeren Hans Svaning i 1576 ved 
indgangen til koret lod opsætte et længere latinsk 
epitafium, hvoraf fremgik, at man på dette tidspunkt 
opfattede det bemærkelsesværdige gravminde som 
refererende til en mere fremtrædende person, kong 
Erik Emune (†1139) (Danmarks Kirker. XIX. Ribe 
Amt 1984: bd. 2, 545-548) – endnu et lærd bedrag, 
men nok undskyldeligt i betragtning af, at stedet for 
kongens grav eller rettere genbegravelse på Svanings 
tid var lige så ukendt (Madsen 2014: 220-228). Der-
for blev Høegh-Guldberg og bl.a. Høyens undersø-
gelse af den formodede kongegrav i sommeren 1830 
- herunder fundet af tre spidsovale blyautentikker for 
de respektive bisper - noget af en sensation (fig. 10). 
De tre diminutive genstande sikredes for eftertiden 
ved at blive overdraget til Oldsagskommissionen, det 
senere Nationalmuseum. 

I Roskilde Domkirkes højkor, vestligst i sydsiden, 
er bevaret en pillegrav, der udgør en af de fire pro-
minente grave over kirkens vigtigste stiftere og vel-
gørere (Harald Blåtand, Sven Estridsen og dronning 
Estrid/Margrethe), etableret som sekundærbegravel-
ser i 1220’erne i den nye teglstenskatedral efter at 
være blevet overført fra den ældre frådstenskirke. 
Som konstateret ved en arkæologisk undersøgelse i 
1911 fandtes bag en dækplade af romersk travertin, 
svarende til Svend Estridsens grav, et ossuarium af 
bly med skeletter af to individer, sandsynligvis bi-
skopperne Vilhelm (†1073) og Asser (†1158) (jf. 
Danmarks Kirker. III. Københavns Amt 1951: bd. 4, 
1766-1768). Som nævnt af Saxo (Saxo Grammaticus 
2005: bd. II, 32; 42 (XI, 9,4; XI, 12,3-4)) var begge 
begravet i domkirken, førstnævnte vel på en særlig 
fremtrædende plads. Da Asser blev gravsat, blev 
hans ben nedlagt i forgængerens grav (tumulus), der 
var let tilgængelig og samtidig smukkest af dem alle. 
Ved denne begivenhed konstateredes det, at Vilhelms 

Fig. 9. Nichegraven for Ribebisperne Odinkar (†1043), 
Nothold (†1140) og Asser (†1142), opsat o. 1200 i Ribe 
Domkirkes nordre korsarm. Tegning af P. Ussing, udført 
i forbindelse med gravmælets undersøgelse.  Efter Dan-
marks Kirker.  
Niche graves for the bishops Odinkar, Nothold, and Asser 
of Ribe.



16

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

bispekåbe på mirakuløs vis var velbevaret, ligesom 
der udgik en underfuld velduft fra hans knogler, beg-
ge sikre tegn på hans helgenagtige status (jf. også 
Compendium Saxonis 1917-1922: 379). Imidlertid 
straffedes de tre implicerede gejstlige hårdt for på 
denne måde at have forstyrret Vilhelms gravfred. 
Traditionen blev siden i senmiddelalderen eller må-
ske først i 1500-tallets tredje fjerdedel fastholdt med 
et – senere tabt – epitafium i lighed med tilsvarende 
gravskrifter for de kongelige stiftere nedfældet på 
pergament af Mogens Madsen, kannik og sidenhen 
biskop i Lund (jf. Bøggild Johannsen 2013), mens 
et – gentagne gange opmalet - eftermiddelalderligt 
kalkmaleri smykker pillens forside (Danmarks Kir-
ker. III. Københavns Amt 1951: bd. 3, 1609-1613) 
(fig. 11). Både epitafiet og billedet refererede dog 
kun til Vilhelm. Graven blev ligesom de tre pendan-
ter første gang undersøgt o. 1828-1829, om end den 
videnskabelige analyse som nævnt først fandt sted i 
1911.29 

1992 blev i forbindelse med anlæggelse af en 
fjernvarmekanal i kirken Skt. Kunibert i Köln frem-
draget en kalkstenssarkofag med hovedrum i skibets 
midtakse. Heri blev fundet fragmenter af knogler, 
tekstiler, en træstav (bispestaven?) og måske en kniv 
samt som det næsten vigtigste af alt – en blyplade 
med de afgørende data om den begravedes identitet – 
Rudolf, biskop af Slesvig (†1047) (fig. 12). Hermed 
kan denne grav måske erobre den ærefulde status 
som den ældste – sikre – grav for en dansk biskop, 
selvom fundstedet ligger uden for rigets grænser. 
Formentlig havde den afdøde en direkte tilknytning 
til kirken i Köln, måske som tidligere kannik eller 
som residerende i byen, ligesom han følte en særlig 
forbindelse til kirken. Det fremgår af en personlig 
memoria-stiftelse, som 200 år senere blev fornyet i 
forbindelse med hans genbegravelse i den yngre af-

Fig. 10. Blyautentikker for 
bisperne Odinkar (†1043), No-
thold(†1140) og Asser (†1142). 
Tegning: Kirsten Kildegaard. 
Efter Danmarks Kirker.  
Lead authentics for the bishops 
Odinkar, Nothold, and Asser.

Fig. 11. Eftermiddelalderligt kalkmaleri ved pillegraven 
for biskop Vilhelm (†1173) i Roskilde Domkirke. Foto: 
Roberto Fortuna, Nationalmuseet.  
Post medieval mural at bishop Vilhelm’s pillar grave in 
Roskilde Cathedral. 



17

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

løser for den senottonske forgængerbygning (Seiler 
& Gechter 1995: 300-303).   

Eksempelrækken skal afsluttes med gravstenen i 
Lunds domkirkes krypt for Slesvigbispen Herman, 
der havde været kannik i Lund og døde 1146-1147, 
idet han forinden nedlagde palliet efter en kun kort-
varig embedstid. En af hans sidste embedshandlinger 
synes at have været deltagelsen i indvielsen 1145 af 
Lundedomkirkens højalter. Sandstenspladen er en 
af domkirkens ældste gravsten og en af de tidligste 
bevarede middelalderlige figursten (Thorsen 1873; 
Larsen 1899) (fig. 13). Herman er vist i fuldt ornat 
med bispestav og indrammes af et skriftbånd med en 
delvist bevaret majuskelindskrift i latinske disticha, 
der anfører navn og værdighed, men ikke dødsdato-
en. Det er et påfaldende markant erindringsmonu-
ment for en forhenværende biskop, der endda ikke 
tilhørte stiftets egen embedsrække, men kan måske 
være etableret af ærkebiskop Eskil som en fremhæ-
velse af Hermans diplomatiske indsats ved kurien i 
forbindelse med anerkendelsen af det selvstændige 
ærkesæde i Lund. Placeringen er sekundær, og den 
dækker ikke over den oprindelige grav. Stenen blev 
flyttet efter 1841 og havde også tidligere - vel af hen-
syn til etableringen af ærkebiskop Birger Gunners-
sons tumba i begyndelsen af 1500-tallet - fået en an-
den placering (jf. Larsen 1899: 114f).

4: De glemte grave 
Som allerede nævnt kendes kun lidt mere end en 
tredjedel af de ældre danske bispegrave, og et endnu 
mindre antal af disse er bevaret. Spredningen af de 
erindrede individer er højst ujævn, når man betrag-
ter samtlige danske stifter. Her har domkapitler som 
Lund, Ribe og Roskilde tidligt været proaktive, når 
det i ældre tid gjaldt om at fastholde de skriftlige, 
liturgiske og materielle minder om afdøde embeds-
brødre – vidnesbyrd, der ikke kun tjente hensynet 
til det enkelte individs memoria, men som en langt 
vigtigere funktion konsoliderede indtrykket af stif-
ternes ærværdige ælde, kontinuiteten af bisperækken 
og domkirkebyernes særlige status som ramme om 
gravene for kapitlernes førstemænd. Som alternativ 
til de eksklusive begravelser i selve stiftskirkerne, 
der er bevidnet i 15 eksempler (i Lund, Århus, Ribe, 
Roskilde, Bremen og Viborg), er fra tidsrummet 
frem til o. 1200 en markant repræsentation af grave 
i udvalgte klostre, hvoraf cistercienserordenens kir-
ker markerede sig som særligt foretrukne lejersteder 
med syv eksempler i klostre som Clairvaux, Sorø, 
Veng, Øm, Løgum og det tyske kloster Loccum. I 

Fig. 12.   Kalkstenssarkofag med rester af Slesvigbispen 
Rudolfs grav (†1047). Gengivet i forbindelse med den 
arkæologiske undersøgelse 1992. Efter Seiler & Gechter 
1995.  
Limestone sarcophagus containing the remains of Rudolf, 
bishop of Schleswig



18

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

disse klosterkirker kunne en anden, mere individu-
aliseret erindringsstrategi gøre sig gældende, f.eks. 
en integrering i et udvalgt huskloster for en bestemt 
adelsfamilie (Hviderne i Sorø) eller for en gruppe af 
bisper, tilhørende et konkret stift (Århusbisperne i 
Øm, Ribebisperne i Løgum) (Hill 1992).30 

Alligevel må det konstateres, at der ikke i et 
hjemligt materiale fra middelalderen kan påvises 
ubrudte fysiske anerækker i form af større samlede 
gravkomplekser som paralleller til bispekrønikerne 
eller bispeversenes detaljerede lister (jf. for Oden-
sebisperne Nyberg & Saaby Pedersen 1980).31  Til 
gengæld rager en gruppe af særligt mindeværdige 
individer op – biskopper, der i samtiden eller senere i 
middelalderen fik tillagt en helgenagtig status i kraft 
af en martyrlignende død (f.eks. Eskil af Viborg og 
Frederik af Slesvig), mirakler ved deres grav (f.eks. 
Liufdag og Stefan af Ribe, Vilhelm af Roskilde) el-
ler en ophøjet position som fundator eller benefactor 
(Eskil og Sven af Aarhus, Odinkar af Ribe). Disse 
personer var genstand for en særlig opmærksomhed, 
der manifesterede sig i en omhyggelig translatio eller 
genbegravelse, når en ældre kirkebygning afløstes af 
et nybygget kompleks. Andre biskopper kunne dog 
også opnå en tilsvarende hædring med et markant 
monument, selvom det ikke i alle tilfælde entydigt 
lader sig begrunde ud fra de ovennævnte kriterier. 
Her må den almindelige respekt for de ældre em-
bedsbrødre have motiveret en samlet begravelse.32 
Og det var kun de færreste, der ligefrem opnåede en 
skrinlæggelse eller elevatio på alteret som førnævnte 
Liufdag. 

Tilbage står en ganske betydelig gruppe, hvis 
grave fortaber sig i glemslen, indtil et heldigt arkæ-
ologisk fund som i Aarhus, Ribe, Roskilde, Köln og 
– senest – i Odense uventet kan bringe ny viden, der 
får en særlig optimal status, når en formodning som i 
de fire førstnævnte eksempler kan cementeres til vis-
hed ved hjælp af en gravautentik (jf. generelt Ehren-
traut 1952; Meier 2002: 167-211). Muligheden for at 
finde flere bispebegravelser, navnlig i domkirkernes 
undergrund, er dog begrænset af senere tiders øde-
læggelser, forskellige bygningsændringer eller nybe-
gravelser i de respektive kirker. Dog skal det ikke 
glemmes, som demonstreret af Liufdags ældste grav, 
at kirkegårdene i den ældre middelalder var en lige 
så relevant gravplads, også for den kirkelige elite, 
selvom det som fastslået bl.a. ved koncilet i Mainz 
813 blev tilladt for bisper, abbeder, værdige præster 
og troende lægfolk at blive begravet inde i kirke-
rummet, hvor muligheden for højtideligholdelsen af 
det liturgiske memoria var specielt gunstig. Allige-

Fig. 13. Gravsten over biskop Herman af Slesvig (†1146 
eller 1147). Lunds Domkirke. Litografi efter tegning af J. 
Magnus-Petersen (1873). 
Gravestone over Herman, Bishop of Schleswig in Lund 
Cathedral.



19

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

vel vedblev enkelte bisper at lade sig begrave extra 
ecclesiam som et særligt ydmyghedstopos (Päffgen 
2010: 148). 

Den generelle ”erindringssletning” i kølvan-
det på reformationens kirkenedrivninger (Lindley 
2007) medvirker naturligvis også til at forklare det 
store savn af de ældste middelalderlige bispegrave, 
selvom det må erkendes, at disse kun i de færreste 
tilfælde har markeret sig monumentalt med synlige 
kendetegn over jorden i form af niche- og pillegrave, 
sarkofager, tumbaer, figurgravsten, særlige dæksten 
eller indskriftstavler. Som en modsatrettet tendens 
opvejedes ødelæggelserne dog i nogen grad af den 
tidlige humanismes etablering af retrospektive grave 
og gravminder fra anden halvdel af 1500-tallet, bl.a. 
i Roskilde og Ribe – i forlængelse af tilsvarende ak-
tiviteter allerede i senmiddelalderen (jf. Aarhus, Øm, 
Sorø og Løgum) (Bøggild Johannsen 2012 (2015): 
149f). Men også andre overvejelser kan have gjort 
sig gældende. Som udtryk for en målrettet og vel-

overvejet glemselsstrategi er allerede nævnt Liuf-
dags eksempel. En lignende kirkepolitisk agenda er 
i øvrigt blevet antydet i forbindelse med nedtonin-
gen, både hos Adam af Bremen og hos Saxo, af de 
engelske forbindelser i 1000-tallets Lund over for 
tilknytningen til ærkesædet i Hamburg-Bremen. Det 
kan måske forklare den vage omtale af gravstedet 
for Bernhard af Lund (i Lundense hypogeum) uden 
at relatere dette direkte til domkirken. Når man til-
svarende undlod at overføre de fysiske levninger af 
Fyns Stifts tidligste biskopper til den reetablerede, 
engelskdominerede bispestol ved Skt. Knuds Kirke, 
kunne denne ”forglemmelse” ligeledes opfattes som 
en bevidst politisk handling (Christensen & Hansen, 
denne publikation), selvom de to ældst kendte, navn-
givne Odensebisper, Reginbert (†o. 1020) og Eilbert 
(†1072) er nævnt af Adam af Bremen (Kluger 1992: 
57-58). På den anden side bekræftes distanceringen 
fra stiftets ældste historie eller betoningen af den 
skelsættende rekonstruktion af det fynske domka- 

Fig. 14. Odensebispen Her-
man, hvis embedstid muligvis 
har ligget i tidsrummet o. 
1117-1139. Biskoppen er vist 
foran et byprospekt, for-
mentlig Kerteminde. Tegning 
af Cornelius Hamsfort den 
Yngre fra sidste tredjedel af 
1500-tallet. Det Kongelige 
Bibliotek.  
Late sixteenth century dra-
wing of Herman, Bishop in 
Odense (term in office approx. 
1117-1139). 



20

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

pitel o. 1100 af den senere, påfaldende udeladelse af 
de tidlige bisper i førstedelen af de latinske bispevers, 
der antagelig blev forfattet ved midten af 1200-tallet 
(Nyberg & Saaby Pedersen 1980). 

 

Epilog:  
Det fynske hukommelsestab?
Netop de første ni vers af den sidstnævnte cyklus re-
præsenterer en vigtig, tidlig kilde til Odense Stifts 
bispehistorie, der yderligere – 1439 eller måske 
snarere i 1539 (Nyberg & Saaby Pedersen 1980: 
95) – suppleredes med 16 vers for tiden frem til den 
næstsidste katolske biskop, Jens Andersen Beldenak 
(†1537). Versene er overleveret i en afskrift ved den 
odenseanske antikvar, Cornelius Hamsfort den Yngre 
(1546-1627). Det er også den myreflittige Hamsfort, 
vi kan takke for de detaljerede kataloger og optegnel-
ser, ikke bare vedrørende de fynske bisper, men også 
om bisperne i Lund, Slesvig, Ribe, Roskilde og Aar-
hus stifter. Disse repræsenterer i sig selv en guldgru-
be af oplysninger, som ofte ikke kendes andetsteds 
fra (jf. Rørdam 1873: 697-698; Nyberg 2008). For at 
styrke den visuelle erindring udarbejdede Hamsfort 
som bekendt yderligere en serie fantasifulde portræt-
ter af Odensebiskopperne (fig. 14). På samme måde 
er det i høj grad Hamsforts fortjeneste og efter ham 
Arild Huitfeldt (Huitfeldt (1604) 1978), at vi over-
hovedet har konkrete oplysninger om grave og grav-
mæler i Odense Domkirke for fire af stiftets senere 
middelalderlige bisper fra Gisico (†1300) til Mogens 
Krafse (†1474) (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 
1995: bd. 2, 814). En afskrift af Jens Andersen Bel-
denaks usædvanlige epitafium fra o. 1529-1538, der 
fandtes i koret og antagelig var forsvundet o. 1580, 
skyldtes dog en af Hamsfort og Huitfeldt uafhængig 
kilde (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1995: bd. 
2, 791-797). 

Erindringskonsolideringen af den fynske bispe-
historie i slutningen af 1500- og begyndelsen af 
1600-tallet skete til gengæld på en meget bekymrings-
vækkende baggrund, da flere ældre gravminder, ikke 
blot førnævnte, men også bl.a. gravstenen for biskop 
Peder Pagh (†1339), bevidst var blevet ødelagt i for-
bindelse med de store byggearbejder i domkirken efter 
reformationen. Det kollektive hukommelsestab med 
hensyn til destruktion både af skriftlige og af materi-
elle kilder fortsatte med uformindsket styrke i 1700- 
og 1800-tallet – et fænomen, som landsarkivaren, G. 
L. Wad, rammende betegnede ”Vandalismen i Fyen” 
(Wad 1927; jf. også Bøggild Johannsen 2008b: 37f). 

Derfor repræsenterer de seneste årtiers arkæolo-
giske og antikvariske udforskning, ikke mindst af 
Odense Bys fortid, et effektivt erindringsstrategisk 
modangreb, ligesom det turde være en oplagt illu-
stration af erindrings- eller glemselsstedets stadig 
iboende dynamik, at den nyfundne grav nu er blevet 
instrumentaliseret som en veritabel legitimeringsge-
nerator for et forskningscenter. Hjertelig tillykke! 

Summary
Between Funeral Cult and Oblivion. Instrumenta-
lizing or deconstructing burials of Danish bishops 
from the Early Middle Ages till c. 1200 as media for 
legitimation of power or loss of status. 

Taking as its point of departure the archaeological 
excavation from 2015 of the presumed bishop’s bu-
rial at the former St Alban’s Church in Odense, the 
article discusses patterns or agendas of targeted me-
mory and oblivion (defined as ‘something actively 
produced’) (Plate 2016) related to the burials of Da-
nish archbishops and bishops from the Early Middle 
Ages till c.1200. 

In the preliminary survey of the subject, which 
has not yet undergone comprehensive analysis, the 
burials of the ecclesiastical elites are discussed as 
historical media, described both in textual sources 
(i.e. necrologies, obituaries, annals, chronicles, and 
topographical or antiquarian literature) or materiali-
zed in graves or funeral monuments, factual as well 
as fictitious. 

Of the approx. 77 named individuals registered in 
Helmuth Kluger’s (ed.) Series episcoporum (…), ser. 
6,2 (1992), burials or funeral monuments are menti-
oned for around 26 archbishops and bishops. For 13 
of these, visual monuments are extant in a number of 
churches above their tombs while nine, including the 
most recently excavated in Odense, have been subje-
cted to archaeological scrutiny.

Various memory patterns, including oblivion or 
lapses of memory as something actively produced 
(Plate 2016), are discussed in relation to institutional 
memorial policy at the various dioceses, the histori-
cal memory, and the establishment of traditions, con-
solidating the status of the venerable age of the chap-
ters, the succession or continuity of office, and the 
importance of the cathedral church as the setting for 
select funerals of the ecclesiastical elites. However, 
during the indicative period, individualized memory 
is also cultivated in chosen religious communities, in 



21

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

particular in Cistercian monastery churches chosen 
as the ‘Hauskloster’ (cf. Hill 1992) for noble famili-
es, to which individual bishops were affiliated, or for 
bishops belonging to a specific diocese (e.g. Aarhus 
and Ribe). Commemorated in particular, not only at 
the moment of their death, but also prospectively for 
several centuries, were individuals having earned the 
status as sanctus or beatus, fundator, or benefactor. 
In these cases, we see reburials or the construction, 
in particular during the Late Middle Ages and the 
sixteenth century, of new monuments to commemo-
rate a factual or fictive burial in the said church. In 
contrast, larger complexes of tomb monuments were 
destroyed or vanished without trace in the wake of 
the Lutheran Reformation. However, damnatio me-
moriae for political purposes may also have been 
the reason for the vague and imprecise mention of 
the funeral place (Lundense hypogeum) of Bernhard, 
Bishop of Lund, or the telling silence related to the 
funerals of the early Funen bishops whose remains 
were not transferred to the successor of the first cat-
hedral (possibly St Alban’s), the Church of St Canu-
te in Odense after the reorganization of the diocese 
around 1100.

Litteraturliste
Adam af Bremen 1917: Gesta Hammaburgensis eccles-

iae Pontificum/Hamburgische Kirchengeschichte., 
B. Schmeidler (udg.). Hannover og Leipzig. 

Assmann, A. 1999: Erinnerungsräume. Formen und 
Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses. Mün-
chen. 

Bjerregaard, M.M.; Christensen, J.T. & Hansen, J. 
2016: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Museer 
2016. Odense, s. 140-155.

Borgolte, M. 1988: Fiktive Gräber in der Historio-
graphie. Hugo von Flavigny und die Sepultur der 
Bischöfe von Verdun. I: Fälschungen im Mittel- 
alter. Internationaler Kongress der Monumen-
ta Germaniae Historica München 16.-19. Sep-
tember 1986 (Monumenta Germaniae Historica 
Schriften bd. 33,1), bd. I. Hannover, s. 205-240.

Borgolte, M. 1992: Papstgräber als ”Gedächtnisorte” 
der Kirche. Historisches Jahrbuch. 112,1, s. 305-
323. 

Brandt, K.H. 1977: Ausgrabungen im Bremer St. 
-Petri-Dom 1974-76. Ein Vorbericht. Bremen.

Bueren, T. van & Oexle, O. G. 2005: Die Darstel-
lung der Sukzession: Über Sukzessionsbilder und 
ihren Kontext. I: Care for the Here and the He-
reafter: Memoria, Art and Ritual in the Middle 

Ages. T. van Bueren & A. van Leerdam (udg.).  
Turnhout, s. 55-77.

Bøggild Johannsen, B. 2008a: Epigraphik im dänis-
chen Inventar Danmarks Kirker: Paradigmen, Po-
tentiale und Perspektiven, mit einem Exkurs über 
das frühe neulateinische Epitaph in Dänemark. I: 
Traditionen, Zäsuren, Umbrüche. Inschriften des 
späten Mittelalters under frühen Neuzeit im hi-
storischen Kontext. C. Magin, U. Schindel & C. 
Wulf (udg.). Wiesbaden, s. 349-367.

Bøggild Johannsen, B. 2008b: Slægten Bircherod. Et 
antikvarisk dynasti fra o. 1700. I: Fynske antikva-
rer. Lærdom, fortid og fortolkninger 1550-1850. 
Janus Møller Jensen (udg.). Odense, s. 35-53.

Bøggild Johannsen, B. 2012 (2015): Fortidskult, sta-
tus og identitet. Sorø Kloster som kollektivt erin-
dringssted i senmiddelalderen og renæssancen. 
hikuin 39, s. 147-164.  

Bøggild Johannsen, B. 2013: Back to the Future: Re-
novating Royal Funeral Monuments during the 
Reign of Frederick II, King of Denmark (1559-
1588). I:  Monuments and Monumentality across 
Medieval and Early Modern Europe. M. Penman 
(udg.). Donington, s. 254-265. 

Cinthio, E. 1957: Lunds Domkyrka under romansk 
tid. Bonn og Lund. 

Cinthio, M. 2002: De första stadsborna. Medeltida 
gravar och människor i Lund. Eslöv.

Chronicon Roskildense 1917-1922. I: Scriptores mi-
nores historiæ danicæ medii ævi. M. Cl. Gertz 
(udg.), bd. 1, København, s. 1-33.

Compendium Saxonis 1917-1922. I: Scriptores mi-
nores historiæ danicæ medii ævi. M. Cl. Gertz 
(udg.), bd. 1, København, s. 197-439.

Connerton, P. 2008: Seven types of forgetting. Me-
mory Studies 1, 1, s. 59-71.

Cypræus, H. 1560: Catalogus Episcoporum Slesvi-
censis. Lübeck.

Danmarks Kirker 1933 ff. Nationalmuseet (udg.) 
København.

Danske kongegrave 2014. K. Kryger (udg.), I-III. 
København.

De Eskillo Archiepiscopo et dvobvs Eskilli patrvuis 
1917-22. I:  Scriptores minores historiæ danicæ 
medii ævi. M. Cl. Gertz (udg.). København, bd. 
2, s. 427-442.

Ehrentraut, H. 1952: Bleierne Inschriftstafeln aus 
mittelalterlichen Gräbern in den Rheinlanden. 
Bonner Jahrbücher 152, s. 190-225.

Exordium Monasterii Caræ Insulæ 1917-1922. I: 
Scriptores minores historiæ danicæ medii ævi. M. 
Cl. Gertz (udg.). København, bd. 2, s. 153-264.



22

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

Gelting, M. H. 1992: Ripa (Ribe). I: Series episcopo-
rum, s. 64-75.

Gelting, M.H. 2004. Elusive Bishops: Remembe-
ring, Forgetting, and Remaking the History of the 
Early Danish Church. I: The Bishop: Power and 
Piety at the first Millennium. S. Gilsdorf (udg.). 
Münster, s. 169-200 (Neue Aspekt der europäis-
chen Mittelalterforschung, bd. 4). 

Gelting, M.H. 2010: Viborg Stifts grundlæggelse og 
den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. I: Stiftet 
og byen. Viborg Stift 1060-2010. O. Degn (udg.), 
Viborg, s. 11-31 (Fra Viborg-egnen, 75. årg.).

Gelting, M.H. 2012a: Cronica ecclesiæ Ripensis. I: 
Medieval Nordic Literature in Latin. A website of 
autors and anonymus work c. 1100-1530. S. Bor-
gehammar, K. Friis-Jensen, L. Boje-Mortensen & 
Å. Ommundsen (https://wikihost.uib.no/medie-
val/index.php./Cronica_ecclesi%C3%A6_Ripen-
sis).

Gelting, M.H. 2012b: Chronicon Roskildense. I: 
Medieval Nordic Literature in Latin. A website of 
autors and anonymus work c. 1100-1530. S. Bor-
gehammar, K. Friis-Jensen, L. Boje-Mortensen & 
Å. Ommundsen (https:wikihost.uib.no/medieval/
index.php./Chronicon_Roskildense).

Gierlich, S. 1990: Die Grabstätten der rheinischen 
Bischöfe vor 1200. Mainz (Quellen und Abhand-
lungen zur Mittelrheinischen Kirchengeschichte, 
bd. 65. F.-J Heyen (udg.)).

Groβe, R. 1992: Roskildis (Roskilde). I: Series 
episcoporum, s. 76-95.

Heinz, S., Rothbrust, B. & Schmid, W. 2004: Die 
Grabmäler der Erzbischöfe von Trier, Köln und 
Mainz. Trier.

Hill, T. 1992: Könige, Fürsten und Klöster. Studien zu 
den dänischen Klostergründungen des 12. Jahr-
hunderts, Frankfurt am Main, Bern, New York og 
Paris (Kieler Werkstücke. Reihe A: Beiträge zur 
schleswig-holsteinischen und skandinavischen 
Geschichte. E. Hoffmann (udg.), bd. 4).

Huitfeldt, A. 1604 (1978): Bispekrøniken. Den Gei- 
stlige Histori offuer alt Danmarckis Rige. Køben-
havn.

Kluger, H. 1992: Othinse (Odense). I: Series episco-
porum, s. 54-63. 

Kroman, E. 1958: Dødebøger. I:  Kulturhistorisk lek-
sikon for nordisk middelalder. København, bd. 
III, s. 423-425.

Larsen, S. 1899: Det lundske Ærkesæde og Biskop 
Herman. Aarbøger for Nordisk Oldkyndighed og 
Historie, s. 81-130.

Laube, S. 2011: Von der Reliquie zum Ding. Heiliger 

Ort – Wunderkammer – Museum. Berlin.
Lindley, P. 2007: Tomb Destruction and Scholarship. 

Medieval Monuments in Early Modern England. 
Donington. 

Lunde Domkapitels Gavebøger 1884-1889: C. 
Weeke (udg.). København.

Madsen, P.K. 1977: Bispegrave på Øm kloster. hikuin 
3, s. 137-156.

Madsen, P.K. 2014: Erik 2. Emune. I:  Danske Kon-
gegrave. K. Kryger (udg.). København, bd. I, 

	 s.  220-228.
Marmora Danica 1739-1741: Marmora Danica 

selectiora sive Inscriptionum. Erik Pontoppidan 
(udg.), bd. 1-2, København.

Meier, T. 2002: Die Archäologie des mittelalterlichen 
Königsgrabes im christlichen Europa. Stuttgart.

Necrologium Lundense 1923: L. Weibull (udg.). 
Stockholm.

Newman, E. 1946: Lunds Domkyrkas Historia 1145-
1945, I. 1145-1536. Stockholm.

Nilgen, U. 1985: Amtsgenealogie und Amtsheilig-
keit. Königs- und Bischofsreihen in der Kunst-
propaganda des Hochmittelalters. I: Studien zur 
mittelalterlichen Kunst 800-1250. Festschrift 
für Florentine Mütherich um 70. Geburtstag. K. 
Bierbrauer, P.K. Klein & W. Sauerländer (udg.). 
München, s. 217-234.

Nyberg, T. 2008: Cornelius Hamsfort. Humanisten 
og Sct. Knuds kloster i 1500-tallet. I: Fynske an-
tikvarer. Lærdom, fortid og fortolkninger 1550-
1850. Janus Møller Jensen (udg.). Odense, s. 65-
78.

Nyberg, T. & Saaby Pedersen, F.: De latinske vers 
om Odenses middelalderlige biskopper. Fynske 
Årbøger 1980, s. 76-98.

Olsen, P.: De ordine fratrum minorum 1917-1922. I: 
Scriptores minores historiæ danicæ medii ævi. M. 
Cl. Gertz (udg.). København, bd. 2, s. 279-324.

Passio Sancti Kanuti Regis et Martiris 1908-1912. I: 
Vitae Sanctorvm Danorvm. M. Cl. Gertz (udg.). 
København. 

Plate, L. 2016: Amnesiology: Towards the study of 
cultural oblivion. Memory Studies 9,2, s. 143-155.

Päfffgen, B. 2010: Die Speyerer Bischofsgräber und 
ihr vergleichende Einordning. Eine archäologis-
che Studie zu Bischofsgräbern in Deutschland 
von den frühchristlichen Anfängen bis zum Ende 
des Ancien Régime. Friedberg (Studia archaeolo-
gia medii aevi, bd. 1).

Pontanus, J.I. 1631: Rerum Danicarum historia li-
bris X unoque tomo ad Domum usque Oldenbur-
gicam deducta. Amsterdam.



23

MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Rader, O.B. 2003: Grab und Herrschaft. Politischer 
Totenkult von Alexander dem Grossen bis Lenin. 
München.

Radtke, C. 1992: Sliaswig (Schleswig/ Haithabu). I: 
Series episcoporum, s. 96-116.

Ribe Bispekrønike 1933-1935, E. Jørgensen (udg.).  
Kirkehistoriske Samlinger 6,1, s. 23-33.

Rübner Jørgensen, K. 1992: Lundensis (Lund). I: Se-
ries episcoporum, s. 7-33.

Rydén, T. 1995: Domkyrkan i Lund. Malmö.
Rørdam, H. 1873: Historiske Optegnelser fra 1545 

til 1563 af Cornelius Hamsfort. I: Monumenta 
historiæ danicæ. Historiske Kildeskrifter og Be-
arbejdelser af dansk Historie især fra det 16. Aar-
hundrede. H. Rørdam (udg.). København, 1. bd., 
s. 663-721. 

Sauer, C. 1993: Fundatio und Memoria. Stifter und 
Klostergründer im Bild 1100 bis 1350. Göttingen 
(Veröffentlichungen des Max Planck-Instituts für 
Geschichte).

Saxo Grammaticus 2005: Gesta Danorum. Dan-
markshistorien. Karsten Friis-Jensen & Peter 
Zeeberg (udg.). København, bd. 1-2. 

Schieffer, R. 2001: Das Grab des Bischofs in der 
Kathedrale. München (Bayerische Akademie der 
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Sitzungsbe-
richte, hft. 4).

Scriptores Rerum Danicarum 1776, J. Langebek & P. 
F. Suhm (udg.). Bd. IV, København. 

Seiler, S. & Gechter, M. 1995: Das Grab des Bis-
chofs Rudolf von Schleswig in St. Kunibert zu 
Köln. I: Ein Land macht Geschichte. Archäologie 
in Nordrhein-Westfalen., Hansgerd Hellenkemper 
et al. (udg.). Mainz, s. 300-303. 

Series episcoporum 1992: Series episcoporum ec-
clesiae catholicae occidentalis ab initio usque ad 
annum MCXCVIII.  Series VI. Britannia, Scotia et 
Hibernia, Scandinavia. Tomus II. Archiepiscopa-
tus Lundensis. Helmuth Kluger (udg.). Stuttgart. 

Smidt, C. M. 1942: Øm Kloster og dets Grave. Fra 
Nationalmuseets Arbejdsmark, s. 31-47.

Spanggård, H. 2002: Viborg By og Egn før og nu, 
VII, Viborg 2002.

Thorsen, P.G. 1873: Ligstenen i Krypten i Lunds 
Domkirke over ”Biskop Herman”. Danske Ma-
gazin, 4. rk., 2. bd., s. 334-347.

Vellev, J. 1981: Bisp Svend af Thorgunna-slægten og 
hans rejse til Det Hellige Land. MIV. Museerne i 
Viborg amt. 11, 1981, 70-81.

Vellev, J. 1990: Asmild Klosterkirke i 900 år. Høj-
bjerg.

Vellev, J. 1996: Bisp Svend af Viborg. Hans rejse til 

Jerusalem og hans mindesmærke. Viborg Stifts 
Årbog 1996, s. 46-52.

Vetus Chronica Sialandie 1917-1922. I: I: Scriptores 
minores historiæ danicæ medii ævi. M. Cl. Gertz 
(udg.). København, bd. 2, s. 1-72.

Vilain, G. 2015: L’architecture et l’archéologie. Un 
parcours architectural dans l’abbaye de Clairvaux 
(1115-1790). I: Clairvaux. L’aventure cistercien-
ne. A. Baudin m.fl. (udg.). Paris, s. 227-241. 

Vita et miracvla Sancti Ketilli 1908-1912. I: Vitae 
Sanctorvm Danorvm, M. Cl. Gertz (udg.). Kø-
benhavn, s. 249-275. 

Vitae Sanctorvm Danorvm 1908-1912. M. Cl. Gertz 
(udg.). København. 

Wad, G.L. 1927: Træk af Vandalismen i Fyen. I: 
Festskrift til Kristian Erslev. Poul Nørlund (udg.). 
København, s. 467-482.

Wood, C.S. 2008: Forgery, Replica, Fiction. Tempo-
ralities of German Renaissance Art. Chicago & 
London.

Noter 
1 ������Det samme må gælde for en beslægtet grav, der allerede i 1917 

blev påvist i kirkens skib. Graven, der lå vestligst i den senere 
stenkirkes skib, har måske oprindelig ligesom den førstnævn-
te været placeret i den ældre trækirke, Christensen & Hansen, 
denne publikation. Om denne grav, dog knyttet til stenkirken, 
se Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1998-2001: bd. 3, 1741. 

2 ������Om manuskriptets overlevering og datering se Vitae Sanctorvm 
Danorvm 1908-1912:  531-538.

3 ������Jf. Odense Bys Museers hjemmeside 16. september 2015, 
www.museum.odense.dk/det-sker/nyheder/2015/sidste-nyt-
om stenkisten-enestaaende-arkaeologisk-fund/, besøgt 14. juli 
2016.

4 ������Om denne transformationsproces jf. generelt Laube 2011.
5 ������Series episcoporum 1992, ser. VII, tom. II, redigeret af Helmuth 

Kluger med bidrag af denne samt af Kaare Rübner Jørgensen, 
Ebbe Nyborg, Michael H. Gelting, Rolf Groβe og Christian 
Radtke. 

6 ������Et hjemligt mønstereksempel på en sandsynligvis fiktiv grav 
med to tilhørende gravminder er knyttet til kulten i senmid-
delalderen og den tidlige renæssance i Roskilde Domkirke 
omkring Saxo Grammaticus med udgangspunkt i domkirkens 
gavebog og dennes omtale af en provst i Roskilde af samme 
navn, men næppe identisk med den berømte historieskriver, jf. 
Bøggild Johannsen 2008a: 364-365.    

7 ������Wood 2008: 19. Wood betegner den friere, på én gang både 
fortidsregistrerende og fremadskuende tilgang til de historiske 
mindesmærker som ”kreativ anakronisme”, idet de nyskab-
te fortidsminder kunne få en lige så værdifuld effekt som de 
autentiske som visuelle argumenter i en løbende diskurs om 
status og identitet. Jf. også Bøggild Johannsen 2012 (2015): 
151.

8 ������Herom generelt Sauer 1993. 



24

BIRGITTE BØGGILD JOHANNSEN

9 ������Som argumenteret af Gelting 2004 har der antagelig aldrig ek-
sisteret et reelt stift i Dalby. 

10 ������Sml. Borgolte 1992: 317 ff. I den hollandske database, Medie-
val Memoria online (http://memo.hum.uu.nl ) opereres med tre 
hovedgrupper, relevant for det liturgiske memoria:  biografier 
(med én eller flere biografier), krøniker (fortællende kilder) og 
registre over gaver, grave, liturgiske mindehandlinger, navne 
og almisser.

11 ������Jf. Kroman 1958: 423-425.  
12 ������Håndskriftet, der før Anden Verdenskrig fandtes i Hannovers 

Staatsarchiv, har været retningsgivende for identifikation af de 
i 1970’erne nyundersøgte grave i domkirken, jf. Brandt 1977: 
34f samt oversigten for eksempler fra 800-tallets første halvdel 
til midten af 1000-tallet.

13 ������Rübner Jørgensen 1992: 13, note 53, drager overhovedet den 
nævnte identifikation med Lundebispen i tvivl. 

14 ������Det andet gravkammer skulle if. samme rumme Sven Tve-
skægs jordiske levninger, overført fra den ældre trækirke, jf. 
også Cinthio 1957: 128ff.

15 ������En alternativ funktion og placering for både denne udsmyk-
ning og for den modstående på korsarmens østvæg er foreslået 
ved domkirkens vestportal eller ved en lektoriemur ved over-
gangen til koret, jf. Rydén 1995: 33-38. 

16 ������Eskils grav nævnes dog i beretningen om ærkebispen og hans 
farbrødre som placeret foran selve højaltret, viet Gudsmode-
ren, jf. De Eskillo (…) 1917-22: 441. Om klosterkirkens arki-
tektur, jf. senest Vilain 2015: specielt 230-32. 

17 ������Om klostrene, jf. Danmarks Kirker. XVI.  Århus Amt 1990-91, 
1992-1996, 2006-2008:  bd. 7, 3189, bd. 11, 6269 og bd. 8, 
3777 ff. 

18 ������Om Liufdags begravelser og hans kult jf. Danmarks Kirker. 
XIX. Ribe Amt 1979: specielt bd. 1, 62, 64 f., 114 f., 159, 226, 
401, 409 og 522.  

19 ������Jf. Danmarks Kirker. XIX. Ribe Amt 1979: specielt bd. 1, 65, 
522.

20 ������Biskop Gunner (†1245) skulle dog ifølge en anden tradition, 
nemlig Peder Olsens De ordine fratrum minorum 1917-22: 
305, være begravet foran højalteret i Ribe Gråbrødre Kirke, jf. 
Danmarks Kirker. XIX. Ribe Amt 1984: bd. 2, 847.  

21 ������Jf. Bøggild Johannsen 2008a: specielt s. 359; om epitafiet og 
stenen, sidstnævnte ligeledes omtalt i Scriptores Rerum Dani-
carum 1776: bd. IV, 577, jf. også Danmarks Kirker. XXI. Tøn-
der Amt 1957: 1124, 1126. 

22 ������Om gravkataloget jf. Bøggild Johannsen 2012 (2015).
23 ������Catalogus Episcoporum Slesvicensis. Lübeck 1560.
24 ������Augustinerkannikerne i Viborg havde tilsyneladende på et tids-

punkt før 1143, dvs. under Eskil, fået overdraget sognekirken 
i Asmild, jf. Vellev 1990: 8f, men denne privilegering havde 
dog ikke, lige så lidt som hans martyrdød, manifesteret sig i 
nogen særlig kult af biskoppen, der er nævnt både i Necrolo-
gium Lundense 1923: 113 og Lunde Domkapitels Gavebøger 
1884-1889: 268. Om Erik Heides statue og den moderne kult 
af biskop Gunner som lovkyndig, jf. Spanggård 2002.

25 ������Kopier heraf er yderligere rejst 1995-1996 ved Holstebro Re-
gionshospital og ved Ansgarhjemmet i Øster Jølby. Om initi-
ativet jf. Vellev 1996, specielt s. 49. Endvidere Vellev 1981.

26 ������Begravelsen er dog ikke nævnt af Peder Olsen, der er en vigtig 
kilde til Viborgbispernes historie, jf. Gelting 1992: 122. 

27 ������Madsens argumentation følges i Danmarks Kirker. XVI. Århus 
Amt 1992-96: bd. 8, 3792ff. Jf. dog herimod Smidt 1942: 41-
47.

28 ������Det formentlig tidligste kendte eksempel på et gravstenslig-
nende vægmonument, placeret nær de murede begravelser for 
de afdøde, er mindestenen o. 1513 over kong Hans (†1513), 
dronning Christine (†1521) og prins Frans (†1511) i den tidli-
gere Odense Gråbrødre Kirke, nu i Odense Domkirke, jf. Dan-
marks Kirker. IX. Odense Amt 1995: bd. 2, 739. Et tre skifter 
højt murstensfundament, placeret lidt skråt i forhold til Peder 
Elavsens formodede grav, kunne have båret en tilsvarende lig-
gesten, dog øjensynlig af mindre format (ca. 150 x 70 cm) i 
forhold til den bevarede gravsten for biskop Sven (256 x 135 
cm).  

29 ������Allerede i 1807 blev en knogle uddraget af et interimistisk hul 
nederst i pillerummet, jf. Danmarks Kirker. III. Københavns 
Amt 1951: bd. 3, 1767. 

30 ������Hill argumenter også for, at Esrum Kloster kunne være planlagt 
som huskloster for ærkebiskop Eskil af Lund og hans kreds, 
men anfører dog, at der savnes sikre vidnesbyrd om klostrets 
funktion som familiegravsted eller centrum for dyrkelsen af 
slægtens memoria, jf. Hill 1992: 193-205. 

31 ������Om embedsgenealogier og successionsrækker, bl.a. for bi-
skopper, jf. generelt Nilgen 1985; Bueren & Oexle 2005.

32 ������Jf. Päffgen 2010: 185f for paralleller i Speyer, Reichenau, Pa-
derborn og Bremen. 



4

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense 
– en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadversættet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Manøe Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition på tærsklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Navnløse biskopper
Den vestdanske kirkes (næsten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel
Nogle betragtninger om danske bispegrave fra ældre middelalder  
og deres overlevering

Af Birgitte Bøggild Johannsen

Ihukommelse mellem embede og slægt
– senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse og mindekultur

Af Tine Kondrup



5

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

Den øverste gejstlighed, biskopperne, blev i senmid-
delalderen i overvejende grad hvervet fra adelstan-
den. Hermed kom de til at indtage en dobbeltrolle, 
hvor de i kraft af deres slægt fungerede som verds-
lige jordejere og herrer over et antal fæstebønder, 
mens de i kraft af embedet var herrer over kirken og 
alle dens stiftsbørn. Netop denne dualisme gør bi-
skopperne interessante, for hvordan opfattede de selv 
denne tvedelte magtposition? Og hvad vægtede de 
højest? En måde at undersøge aspekter af dette er at 
se på, hvorledes biskopperne repræsenterede sig selv 
i medier forbundet med døden og begravelsen. I den-
ne artikel vil jeg derfor se nærmere på biskoppelige 
ligsten og herudfra sige noget om, hvorledes biskop-
perne benyttede deres sidste minde til at placere sig i 
feltet mellem embede og slægt.

Mindet
Talrige noteringer i bl.a. Rydårbogen vidner om, at 
biskoppers død blev bemærket. Og at deres eftermæ-
le også blev bemærket og var vigtigt, viser beskri-
velsen af biskop Gunner af Viborgs ligfærd (Viborg- 
bispen Gunners levned 1892: 26f):

”… og efterladende sig et smukt eftermæle døde 
han i høsten på Asmild i nærværelse af alle stiftets 
mest ansete mænd, i det Herrens år 1251 (…) Hans 
lig blev af provster, klerke og andre mænd af stand 
båret på skuldrene nord om søen med sømmelig og 
skyldig ære, og på den anden side af søen kom hele 
præstekoret og alle byens folk ligtoget imøde [sic] 
med kirkernes kors og bannere, førte liget i sådant 
ærefuldt optog til den hellige Marias kirke og jorde-
de det i samme kirke i den hellige Kjelds gravkapel 
foran kapellets alter (…) Under hans hoved er der i 
en blykapsel nedlagt en optegnelse, der indeholder 
hele hans levned og hans år. Skulle det en gang i 
fremtiden træffe, at man opgraver ham, kan den op-

tegnelse give dem, der ikke kender ham, fuld og sand 
underretning om ham. Hans sjæl anbefaler jeg Gud 
og hans hellige.”

Her lægges vægt på, at biskop Gunner efterlod sig et 
smukt eftermæle, og at hans lig blev ført i ærefuldt 
optog. Desuden understreges det, at han døde i an-
sete mænds nærvær, at den afdøde biskop blev båret 
på skuldrene af mænd af stand, samt at hele byen 
deltog i hans begravelse. Beskrivelsen af biskoppens 
ligfærd er hermed med til at tegne et billede af bi-
skoppen som en ærefuld person, der var skattet af 
højtstående mænd såvel som af almuen, og således 
bruges beskrivelsen til at sikre og ophøje mindet om 
ham. Blykapslen med hans gerninger, som nedlagdes 
i graven til fuld og sand underretning om ham, beto-
ner ligeledes vigtigheden af mindet.

Mindet var i særdeleshed vigtigt som en del af 
den middelalderlige frelsetænkning. Når man ind-
stiftede messer, oprettede altre eller opsatte ligsten, 
var det med det formål for øje, at kirkegængere, præ-
ster, munke osv. via ihukommelsen skulle gå i forbøn 
for stifterens sjæl i det hinsides (Oexle 1976: 87; Bis-
gaard 1988: 76ff; Bisgaard 2007: 132). Ved messen 
blev stifterens navn læst op i kirken, ved indstiftel-
sen af altre fulgte tit en altertavle med, hvorpå stifter 
kunne sætte sit våbenskjold eller få malet et stifter-
portræt, og i ligstenen stod afdødes navn indhugget. 
Kirkegængere kunne således ikke være i tvivl om, 
hvem der stod bag de fromme gaver, og hvis sjæl de 
skulle bede for. Der kan altså ikke sås tvivl om, at 
mindet var vigtigt såvel for den middelalderlige bi-
skop som for den øvrige befolkning. Men i kraft af at 
tilhøre to af rigets tre stænder var biskoppen en figur 
med mange funktioner. Rollen som herre over fæste-
re, kirke og kirkegængere er allerede nævnt, og hertil 
kan lægges politiske funktioner som rigsrådsmed-
lem og kongelig embedsmand (KLNM 1. bd.: 622ff; 
Lindhardt 1968: 24, 55f, 90, 95) samt økonomiske 

Ihukommelse mellem embede og slægt
– �senmiddelalderlige biskoppers selviscenesættelse  

og mindekultur1

Af Tine Kondrup



6

TRINE KONDRUP

funktioner som jorddrot, pengeudlåner og møntpræ-
ger (Knudsen 2012: 284; Jensen 1999: 78; Andersen 
1959: 203; Christensen 1945: 106; KLNM 1. bd.: 
621f; Bendixen 1976: 46). Derfor er det evident, at 
mindet i sig selv ikke var nok. Det måtte formes og 
sikres på den helt rette måde.

Begravelsesberetninger som den for biskop Gun-
ner af Viborg kendes ikke fra Danmarks senmiddel-
alder, men det store antal af bevarede messestiftelser 
og andre gavebreve samt materielle kilder som lig-
sten viser, at vigtigheden af at sikre sit minde ikke 
var svundet i senmiddelalderen, tværtimod.

Kildesituationen
Der findes ikke mange biskoppelige ligsten fra tiden 
inden 1300. Det kan bero på de mange om- og gen-
opbygninger af rigets domkirker især i 1200-tallet,2 
men det kan også skyldes, at gravmælet i højmiddel-
alderen oftest var af mere anonym karakter end det, 
der blev normen i senmiddelalderen (Bogaers 2005: 
210; Jensen 1951a: 2). Anonymiteten havde for-
mentlig sit udspring i det dekret, som biskop Theo-
dulf af Orleans udstedte i 895, der gav tilladelse til, at 
man nu kunne blive begravet inde i kirken, men som 
samtidigt forbød enhver udsmykning af disse gra-
ve (Bauch 1976: 17). Allerede i 1100- og 1200-tal-
let begyndte man dog i bl.a. Tyskland, Frankrig og 
England at indføre personligt udsmykkede monu-
menter i kirkerne, og disse blev hurtigt normgivende 
(Panofsky 1964: 51ff; Martindale 1992: 143-178). 
Selvom sådanne udsmykkede gravmæler først for 
alvor kendes i Danmark fra 1300-tallets begyndelse, 
findes der også herhjemmefra undtagelser fra de ano-
nyme begravelser allerede i 1100-årene. F.eks. kan 
nævnes Slesvigbispen Hermans ligsten fra omkring 
1146, der viser bispen i fuldt ornat og med majuskler 
angiver, at her ligger biskop Herman begravet (Sky-
um-Nielsen 1971: 95). Formodentlig har det samme 
været tilfældet for biskop Stephan i Ribe (1171-77). 
I hvert fald beretter Ribes bispekrønike om mirakler 
ved hans grav (Ribe Bispekrønike 1933: 30), hvilket 
forudsætter, at gravens placering var velkendt af høj-
middelalderens kirkegængere.

I senmiddelalderen blev det normen i hele Europa, 
at man markerede graven med en mere rigt udsmyk-
ket ligsten med både billedfelt og omskrift. Denne 
udvikling blev antageligt styrket af de omvæltninger 
i mindekulturen, der fandt sted omkring midten af 
1300-tallet og øgede behovet hos befolkningen for 
individuel ihukommelse og repræsentation. Samuel 
Cohn har for Italiens vedkommende påvist, at pesten 

og de følgende massegrave havde betydning for dis-
se omvæltninger (Cohn 1992: 17f, 281-289; Cohn 
2005: 35-40), og Lars Bisgaard har argumenteret for, 
at påvirkningen fra pesten også gav sig udslag i den 
danske mindekultur, idet antallet af messestiftelser 
formentlig fik et opsving i pestplagede år (Bisgaard 
2008: 176ff). Samtidig har Steffen Heiberg påpeget, 
at pestens massedød og massegrave skabte frygt hos 
befolkningen for glemsel, anonymitet og den ensom-
me død, hvilket blandt andet intensiverede forbøns-
kulturen (Heiberg 2016: 107ff). En sag fra Utrecht, 
hvor en ellers uudsmykket bispegrav fra 1054 blev 
udsmykket med både effigie og ligsten med person-
lig indskrift i slutningen af 1300-tallet, illustrerer, 
hvorledes den anonyme gravkultur netop i løbet af 
1300-årene søgtes individualiseret (Bogaers 2005: 
193ff, 210).

I de europæiske lande syd og vest for Danmark 
blev det foruden de hjemligt velkendte ligsten også 
almindelig at opsætte fritstående, tredimensionelle 
gravmæler (f.eks. de såkaldte tumbagrave), hvorpå 
et effigie eller en gisant af den afdøde kunne placeres 
(Panofsky 1964: 53f). Disse grandiose gravminder 
finder kun sin lige i Danmarks middelalder i enkelte 
kongelige begravelser, f.eks. dr. Margrethe 1.s tum-
ba i Roskilde Domkirke og Christoffer af Bayerns 
i Ringsted Sankt Bendts Kirke. Efter reformationen 
kendes dog også andre end royale eksempler, f.eks. 
Herluf Trolles tumba i Herlufsholm Kirke og Hol-
ger Rosenkrantz’ nichegrav i Uth Kirke (Danmarks 
Kirker V. Sorø Amt, bd. 2: 1149f.; Danmarks Kirker 
XVII. Vejle Amt, bd. 12: 1065-1070), men det lader 
ikke til, at disse gravformer på noget tidspunkt slog 
igennem i Danmark.

Langt størstedelen af de bevarede ligsten fra 
dansk middelalder er fra senmiddelalderen (ca. 
1350-1537). Dette gælder også for de biskoppelige 
ligsten. I alt kendes omtrent 23 biskoppelige ligsten 
fra tiden mellem 1300 og reformationen (se bilag 1).3 
Heraf hører alle med undtagelse af tre til i perioden 
efter 1350. I denne artikel behandles udvalgte sten 
som repræsentative for dem alle.

Ligsten som kilde
En senmiddelalderlig ligsten er en vældig informa-
tiv kilde til iscenesættelsen af den person, hvis grav 
stenen dækkede. Det skyldes, at ligsten ofte blev be-
stilt i god tid inden døden, da transport og udarbej-
delse var en længerevarende proces (Løffler 1889: 
3f; Danmarks Kirker XIX. Ribe Amt, bd. 1: 585). 
Et konkret eksempel på dette findes i kejser Rudolf 



7

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

1.s gravmæle, hvis kunstner ifølge en østrigsk kro-
nikør konstant ændrede effigiet i løbet af kejserens 
levetid, så ansigtets folder var opdaterede ved døden 
(Panofsky 1964: 52). Selvom portrætlignende figu-
rer ikke synes at være normen herhjemme (Jensen 
1951a: 11f), taler dette eksempel sit tydelige sprog 
om, at ligsten og andre gravminder ofte blev bestilt 
og fremstillet, inden den pågældende person var død. 
De mange eksempler på næsten færdige ligsten, hvor 
kun dødsåret aldrig er blevet indhugget, er også vid-
nesbyrd herom (Bauch 1976: 10).4 Hermed havde 
den pågældende person indflydelse på stenens ud-
smykning og indskrift, og han kunne således frem-
stille sig selv på netop den måde, som han ønskede, 
at andre skulle se og huske ham. Således kan vi få 
et indblik i, hvilke dele af biskoppernes magtposi-
tion, de selv fandt væsentligst, når de på en relativt 
begrænset plads som billedfeltet på en ligsten skulle 
repræsentere sig selv for samtid og eftertid.

I modsætning til i dag, hvor den middelalderlige 
ligsten ligger ensomt i kirkegulvet eller af bevarings-
hensyn er rejst op ad kirkens væg, indgik ligstenen i 
middelalderen som en del af et større billede. Dens 
placering var nøje udvalgt. For de formående (og 
dette inkluderede biskopperne) var de mest populære 
steder kirkens kor samt egne kapeller, og der anes 
en tendens til, at biskopperne i løbet af middelalde-
ren i stigende grad valgte det private kapel som deres 
lejersted (se nedenfor). Foruden ligstenen kunne et 
eller flere gravskjolde være opstillet ved graven. I 
Danmark er kun bevaret ét gravskjold, nemlig det, 
der var opsat ved Roskildebispen Niels Skaves grav 
(†1500), men via beskrivelser ved vi, at der også var 
opstillet gravvåben ved Niels Jepsen Ulfeldts grav 
hundrede år tidligere (Danmarks Kirker III. Køben-
havns Amt, bd. 4: 742).  Dette er ikke enestående. 
Der kendes flere eksempler fra royale begravelser 
(Johannsen 2007: 193), og sammenholdt med de 
nævnte eksempler fra bispegravene kan det antages 
at have været normal praksis ved senmiddelalderens 
højstatusbegravelser generelt. Epitafier kan ligele-
des have været en del af opsætningen omkring den 
senmiddelalderlige bispegrav. Der kendes adskillige 
middelalderlige epitafier fra udlandet (Bauch 1976: 
198-214; Panofsky 1964: 58f; Bogaers 2005: 198-
201), men herhjemme er det en mager kildegruppe, 
og kun ét bispeepitafium er overleveret. Det er Johan 
Jepsen Ravensbergs epitafium fra 1512, men vi må 
formode, at der har været flere, og at de er gået tabt, 
fordi de som biskop Ravensbergs og ulig mange af 
eksemplerne fra udlandet var udført i træ. F.eks. ken-
des fra omtaler og beskrivelser epitafiet over Oden-

sebispen Jens Andersen Beldenak (Danmarks Kirker 
IX. Odense Amt, bd. 1: 700, 791f). Af beskrivelser 
fra dronning Christines og kong Hans’ mausoleum i 
franciskanerklostret i Odense fremgår det, at epitafi-
et var en væsentlig og yndet del af gravopsætningen 
ved royale begravelser, idet hele tre epitafier blev 
opsat her, to for prins Frans alene (Johannsen 2005: 
86). Kun det ene er bevaret til i dag og findes nu i 
Odense Domkirke.

I kirkens kor stod højalteret, kirkens helligste 
sted. Det var her under messens transsubstantiation, 
at Guds tilstedevær var stærkest (Bisgaard 1988: 76; 
Bisgaard 2007: 130), hvilket forklarer de mange be-
gravelser på dette sted. Men Gud var også nærværen-
de i de private kapeller, hvor et alter med tavle, ved 
hvilket der blev celebreret private messer, normalt 
var fast inventar. Messer blev ofte indstiftet længe 
inden døden, da forbønnen heri også kunne have en 
fremadgribende virkning som frelse for sjælen (Bis-
gaard 1988: 76ff). I modsætning til de relativt få be-
varede ligsten kendes i dag stakkevis af messebre-
ve, der vidner om, at messelæsninger var et udbredt 
fænomen. Det faktum, at de evige vikarer, der blev 
ansat til at celebrere private messer, kunne organi-
sere sig i gilder på lige fod med andre faggrupper 
(Bisgaard 1999b: 102), viser tilmed, at disse stakke 
kun vidner om en lille del af den omfattende praksis, 
som messeinstitutionen engang var.

Kalkmalerier udsmykkede væggene i de private 
kapeller, og de kunne bidrage til iscenesættelsen af 
kapelstifteren, som det ses i Christian I.s og biskop 
Oluf Mortensen Badens kapeller ved Roskilde Dom-
kirke (Danmarks Kirker III. Københavns Amt, bd. 
3: 1485ff; Kaspersen 2007). Ligstenen skal således 
i en ideel verden ses i sammenhæng med sine om-
givelser: kapellet/koret, alteret, altertavlen, epitafiet, 
gravvåbnet m.m., ligesom også det auditive element 
i messens navneoplæsning ideelt bør erindres. Des-
værre er kun meget få af disse omgivelser bevarede, 
og vi må derfor i dag nøjes med ligstenene, når vi 
skal vurdere biskoppernes iscenesættelse og minde-
kultur. Til trods for, at disse som nævnt kan tolkes 
som udtryk for biskoppens eget iscenesættelses-øn-
ske, må man dog være påpasselig og huske på, at 
de samtidig må ses i lyset af en lang tradition inden 
for udsmykning og iscenesættelse i kirkeligt regi. I 
teorien har udsmykningen været op til den enkelte 
biskop, men i praksis var han bundet af de normer og 
rammer, som traditionen havde skabt. Således kan de 
mange ligheder ligstenene imellem ikke være tilfæl-
dige, men må være et resultat af mange decenniers 
præcedens. Tilsvarende var biskopperne bundet af 



8

TRINE KONDRUP

billedsprogets rammer, når de skulle træffe beslut-
ning om ligstenens udsmykning. Et givent symbol 
havde en bestemt betydning i samtiden, og denne be-
tydning styrede beskuerens tolkning af det, han kig-
gede på. Billedernes symbolik måtte altså tages med 
i betragtning, når ligstenens motiver skulle vælges.

Repræsentation af embedet
I det følgende vil jeg se nærmere på nogle udvalgte 
bispeligsten. Analysen falder i to dele med først en 
behandling af tiden omkring 1300 og derefter tiden 

omkring 1400. Til slut gives et udblik til tiden om-
kring senmiddelalderens slutning.

Ligstenene for Roskildebisperne Jens og Oluf 
Krag skal udgøre første led i undersøgelsen. Den sid-
ste af de kendte ligsten fra perioden omkring 1300, 
Aarhusbispen Jens Assersens, fandt senere – for-
mentlig under senmiddelalderens ombygninger af 
koret – anvendelse som alterbord i Aarhus Domkir-
ke, men var allerede da meget udslidt og uden anden 
udsmykning end omskriften (Danmarks Kirker XVI. 
Århus Amt, bd. 2: 486, 755).

Jens Krag var biskop i Roskilde 1290-1300. Han 

Fig. 1. Biskop Jens Krag (t.v.) blev begravet i Sorø Klosterkirke ulig sin efterfølger Oluf (t.h.), som fandt sit sidste hvilested i 
et privat kapel i Roskilde Domkirke. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.natmus.dk/  samt Danmarks Kirkers billedarkiv.  
Bishop Jens Krag (left) was buried in Sorø Abbey Church unlike his successor Oluf (right), who was interred in a private 
chapel in Roskilde Cathedral.



9

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

blev begravet i Sorø Klosterkirke, hvor hans sten 
endnu ligger. Herpå ses stående under en arkade en 
bispefigur i fuldt ornat med krumstav i den venstre 
hånd, mens han velsigner med den højre (fig. 1). Om-
skriften giver på latin oplysninger om navn, embede 
samt dødsdag for den afdøde (Danmarks Kirker V. 
Sorø Amt, bd. 1: 88). Det samme er tilfældet på bi-
skop Olufs sten (Danmarks Kirker III. Københavns 
Amt, bd. 4: 816f):5

”Her ligger den ærværdige Fader Hr. Oluf Biskop i 
Roskilde, hvis Sjæl hvile i Fred. Han døde 10. Marts 
i Herrens Aar 1320.”

Oluf efterfulgte Jens Krag på bispestolen i Roskil-
de og blev der til sin død i 1320. Han blev begravet 
i Roskilde Domkirke i et kapel, stiftet af ham selv. 
Dette blev i 1774 nedrevet, og Olufs ligsten blev 
ødelagt. Heldigvis var den ti år forinden blevet afteg-
net af tegneren Søren Abildgaard, der i årene 1756-
77 rejste rundt i riget og aftegnede de danske fortids-
minder, herunder et meget stort antal middelalderlige 
gravmonumenter (Høgsbro 1995: 140, 150ff). Flere 
af disse er siden gået tabt eller er så slidte, at det nu 
er svært endsige umuligt at tyde dem. Søren Abild-
gaards værdi for vor viden om middelalderens lig-
sten kan således næppe overvurderes. På Olufs sten 
ses som hos Jens Krag en biskop i fuldt ornat med 
krumstav i hånden stående under en arkade, men ulig 
forgængerens sten er herover indhugget en borg- el-
ler bystruktur. Betydningen af denne er tvivlsom og 
må stå hen i det uvisse. Det kan dog tænkes, at den 
skal være et symbol på den hellige stad – et motiv, 
der blandt andet også er fremstillet på det smukke, 
gyldne alter fra Sahl Kirke i Vestjylland (Johannsen 
og Smidt 1981: 100ff). Som et sådant himmelborgs-
symbol understreger den stenens fromme udtryk.

Udtrykket på de to biskoppers sten er rent gejst-
ligt. Omskriftens embedsbetegnelse og billedfeltets 
bispefigur henviser begge til bispeværdigheden. Der 
er ikke tale om individualiserende portrætter, men 
om idealbilleder. Portrætlignende træk kommer først 
ind i gravskulpturen og memoriakulturen herhjem-
me i løbet af 1400-tallet (Jensen 1951a: 11f; Dan-
marks Kirker XVI. Århus Amt, bd. 2: 500), omend de 
i udlandet kendes allerede i 1200-årene (jf. ovenfor 
(Panofsky 1964: 52)). Kun navnet i omskriften afslø-
rer således, hvilken biskop der ligger begravet under 
stenen. Navnet er dog ikke en uvæsentlig detalje. I 
messelæsninger var oplæsning af navnet en meget 
væsentlig del. Det var den håndgribelige garanti 
for, at ”messen nåede Gud” i stifters navn (Bisgaard 

1988: 77), og at ihukommelsen og frelsen således til-
faldt den rette person. Navnet på ligstenen kan tolkes 
som en materiel pendant til messens navnsnævnelse. 
Dog skal det påpeges, at hvor messen primært var 
henvendt til Gud, havde ligstenen også et jordisk 
publikum, for hvem det skrevne navn havde en mere 
funktionel betydning. Otto Gerhard Oexle har argu-
menteret for, at navnet var en vigtig del af ihukom-
melsen af den afdøde, idet det var via navnet, at den 
afdøde blev tilstedeværende. Og netop afdødes til-
stedeværelse var det, der gjorde vedkommende til et 
subjekt for fortsatte sociale relationer og handlinger 
i det menneskelige samfund (Oexle 1984: 385ff.). På 
denne baggrund bliver moderne beskrivelser af det 
middelalderlige samfund som et samfund bestående 
af både levende og døde anskueliggjort (f.eks. Ar-
nórsdóttir 2004: 84).

Biskop Oluf var meget ihærdig med via messe-
stiftelser og dermed navnsnævnelse at sikre konstant 
og evig ihukommelse og forbøn for både sig selv og 
andre. 10 år inden sin død påbegyndte han rækken af 
stiftelser ved Roskilde Domkirke: 11. juni 1310 op-
rettede han et kapel, hvori han også udvalgte sit lejer-
sted. Foruden daglige messer til evig ihukommelse 
og frelse for ham selv, hans forældre samt hans for-
gængere i embedet skulle der i kapellet også fejres en 
årtid for bispen alene med pengeuddelinger til fattige 
samt til de kannikker, vikarer og skolarer, der over-
værede årtidens messelæsninger. 6 Til kapellet skulle 
knyttes en kapellan samt en skolar, som skulle sikre, 
at messens bestemmelser blev overholdt (DRB 2. rk. 
6. bd.: 251). Samme dag udstedte han et brev, hvori 
der lovedes aflad til lægfolk, der bad i kapellet, og 
til præster, der afholdt messe deri (DRB 2.rk. 6. bd.: 
252). Oluf tilskyndede således folk til at gå i forbøn 
i kapellet med løfte om aflad. Dette kunne han gøre 
i kraft af sin biskoppelige magt, der gav ham ret til 
at give op til 40 dages aflad (Bisgaard 1999a: 124). 
Hans biskoppelige rettigheder kunne således bruges 
til gavn for ham selv, idet løftet om aflad kunne moti-
vere folk til at besøge hans kapel og dér bede og gå i 
forbøn for dets stifter. Samtidig tillod denne ordning 
biskoppen at fremstå som den gode herre og sjæle-
hyrde, der via afladen gav stiftsbørnene let adgang 
til egen frelse. Den 28. marts 1315 opgraderede han 
stiftelsen vedrørende det tilknyttede personale. Nu 
skulle der nemlig også tilknyttes en fast kannik og 
”skolarer i så stort antal, som det nu hertil henviste 
gods kan forsørge”. Disse skulle alle sikre, at mes-
selæsninger fandt sted som bestemt i stiftelsen fem 
år forinden (DRB 2. rk. 7. bd.: 257). Fem år senere 
og kort inden sin død skænkede han den 20. februar 



10

TRINE KONDRUP

1320 noget gods til underhold, mad og tøj til de fat-
tige peblinge, der tjente ved domkirken og kapellet 
”til bod for min sjæl og for vore forgængere bisper-
ne af Roskilde og vore forældres sjæle” (DRB 2. rk. 
8. bd.: 180).7 Dette sikrede, at kapellets tilknyttede 
skolarer fortsat ville og kunne tjene i kapellet, og så-
ledes var også denne bestemmelse med til at garan-
tere ihukommelse og fortsat messelæsning for den 
aldrende biskop. Oluf har måske følt dødens komme, 
for allerede otte dage senere ser vi ham skænke gods 
til daglige pengeuddelinger til domkirkens kannik-
ker (DRB 2. rk. 8. bd: 183). Denne donation er ikke 
umiddelbart knyttet til kapelstiftelsen, men som en 
velgørende gerning indgik den i høj grad i bispens 
søgen efter at sikre egen frelse, hvilket også nævnes 
direkte i donationen: 

”Vi beder og bønfalder med Gud de ærværdige brød-
re i Kristus, vore efterfølgere, som til enhver tid 
måtte styre Roskilde kirke, at de ikke bryder, ikke 
omstøder eller ophæver denne vor gave og bestem-
melse, der har et så fromt formål, men snarere stad-
fæster, støtter og fremmer den for sammen med os af 
den højeste dommer at få del i den hellige opstandel-
se og det evige liv i evig salighed.” 

Overordnet set vidner Olufs mange stiftelser om en 
biskop, hvis ønske om ihukommelse og frelse var 
stort. Igen og igen søgte han at sikre sit minde ved 
flere stiftelser og donationer, der skulle garantere, at 
flere personer besøgte kapellet, bad i det og afholdt 
messer i det. Samtidig gav disse stiftelser biskop-
pen mulighed for at agere som den pligtopfylden-
de kirkefyrste, der fromt varetog sine undergivnes 
tarv. Dette kommer til udtryk i stiftelsernes mange 
uddelinger både til gejstlige underordnede og til det 
verdslige samfunds fattige. Messestiftelserne var på 
denne måde med til at forme biskoppens eftermæle.

De middelalderlige kirkegængere i Roskilde 
kunne, hvis de besøgte den fysiske ramme for ihu-
kommelsen, Olufs kapel, opleve en gennemgribende 
iscenesættelse af bispen, som de selv via afladsløf-
tet blev inviteret til at være en del af. Fra kapellets 
alter kunne de dagligt høre biskoppens navn blive 
læst op i forbindelse med messens bønner. I gulvet 
lå ligstenen med sit idealbillede af bispen, og det er 
tænkeligt, at også vægge og måske endda altertavle 
har fremvist billeder af Oluf eller et skriftbånd med 
hans navn. Denne iscenesættelse synes næsten ude-
lukkende at have været en repræsentation af embe-
det. Det eneste, der viser, at biskoppen også tilhørte 
en verdslig slægt, er kapelstiftelsens indlemmelse 

af forældrene i ihukommelsen – selvfølgelig på lige 
fod med embedets forgængere. Foruden dette er stif-
telserne alene en opvisning i biskoppelig magt- og 
pligtudøvelse – ved afladen og ved den konstante 
betænkning af domkirkens tjenere og studerende og 
samfundets svageste.

Slægten indtræder
Rykker vi omtrent hundrede år frem i tid og igen bru-
ger to Roskildebispers ligsten som eksempler, ændrer 
billedet sig en smule.8 Ligstenen over Niels Jepsen 
Ulfeldt, biskop 1368-95, bestod af en smukt ud-
smykket messingplade nedsat i sten (fig. 2). Den blev 
i 1805 solgt til en kobbersmed og senere omsmeltet 
(Danmarks Kirker III. Københavns Amt, bd. 4: 742). 
Heldigvis havde Søren Abildgaard aftegnet den for-
inden. Gravpladen giver som de tidligere ligsten et 
udpræget gejstligt indtryk. Centralt ses en bispefigur 
i fuldt ornat foran en bygningslignende struktur, i 
hvis nicher forskellige hellige figurer er placeret. I 
pladens hjørner ses de fire evangelistsymboler. Men 
ind mellem dette embedsmæssige og fromme præg 
er kommet et nyt element: To våbenskjolde for bi-
spens fædrene slægt, Ulfeldtslægten, bryder om-
skriften på hver sin side af biskoppen, og som nævnt 
tidligere ved vi fra skriftlige kilder, at våbenskjoldet 
også blev ophængt ved hans grav som et gravskjold. 
Mens bispefiguren og de mange uddelinger til dom-
kirkens tjenere i Olufs gavebreve kan tolkes som en 
repræsentation af biskoppens gejstlige fællesskaber 
og tilhørsforhold, må våbenskjoldene være en re-
præsentation af hans verdslige familiebånd: Slægten 
har sneget sig ind i sepulkraludsmykningen. Et stu-
die af Per Ingesman har vist, at våbenskjoldet også 
kommer ind i biskoppernes segludsmykning i løbet 
af 1300-tallet, og at det her var kommet for at blive 
(Ingesman 1990).

Peder Jensen Lodehat efterfulgte Niels Jepsen 
Ulfeldt i embedet som Roskildebisp indtil sin død i 
1416. På hans ligsten ses en bispefigur i fuldt ornat 
med krumstaven i venstre hånd, mens han velsigner 
med den højre. Bispen står under en arkade, og på 
begge sider af ham ses i hovedhøjde et skjold, hver 
med hjelm, hjelmtegn og -klæde. Det højre skjold er 
det fædrene våbenskjold, Lodehat-våbnet; det venstre 
bærer Roskilde Domkirkes stiftsmærke. I hjørnerne 
ses som hos forgængeren de fire evangelistsymbo-
ler. Stenen som helhed giver som de foregående et 
gejstligt indtryk, idet den ornatklædte bispefigur står 
som central figur. Slægtsvåbnet og stiftsmærket er 
umiddelbart sidestillede – lige store og placeret over 



11

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

for hinanden på hver sin side af biskoppen. Alligevel 
vil jeg argumentere for, at stenen antyder en større 
verdslighed end den, vi så hos Niels Jepsen Ulfeldt 
20 år forinden. Dels har bispefiguren en tydelig drej-
ning mod heraldisk højre, så han skuer mod slægts-

våbnet og har stiftsmærket i ryggen. Hermed nødes 
betragteren til at vende blikket samme vej. Dels anty-
der placeringen af slægtsvåbnet til heraldisk højre en 
forrang, idet de heraldiske regler angav denne plads 
som den fornemste (Grandjean 1919: 55ff), og dels 
kan det hævdes, at placeringen af stiftsmærket i et 
skjold samt tilføjelsen af hjelm, hjelmtegn og -klæde 
reflekterer den verdslige verdens brug. Det gælder 
i særdeleshed for hjelmen, der er lig den verdslige 
adels rytterhjelme (fig. 3).9

Hvis man under et besøg i Roskilde Domkirke går 
en tur rundt i koromgangen, kan man ikke undgå at 
lægge mærke til Peder Jensen Lodehats store, sorte 
ligsten. I dag ligger den placeret mellem to andre lig-
sten, der blegner betragteligt i forhold til deres nabo, 
men i middelalderen lå den i det kapel, som biskop-
pen selv havde stiftet. Med et mål på 304x176 cm er 
denne sten en god del større end normen. (Se mål på 
andre ligsten i Grinder-Hansen 2010). Bispens nevø, 
Jens Andersen Lodehat, som efterfulgte onklen i em-
bedet, lod sig begrave under en endnu større sten, der 
med sine 305x178 cm sandsynligvis var den største 
i Roskilde Stift (Danmarks Kirker III. Københavns 
Amt, bd. 4: 752). Det var dyrt at få udarbejdet en 
ligsten, og prisen må være steget proportionalt med 
størrelsen, da både en større sten, flere mænd til at 
fragte den hjem samt et større billedhuggerarbejde 
var påkrævet. Derfor reflekterer valget af så stor en 
ligsten både rigdom og magt, og det vidner om en 
mand, der ønskede at overgå både sine verdslige og 
sine gejstlige standsfæller.

Omskrifterne på Niels Jepsen Ulfeldts og Peder 
Jensen Lodehats ligsten giver de samme oplysnin-
ger som Olufs og Jens Krags sten: navn, embede og 
dødsdato. I tilgift får vi dog en nok så interessant op-
lysning i omskriften hos Lodehat, nemlig at han blev 
begravet sammen med sine søskende (Danmarks 
Kirker III. Københavns Amt, bd. 4: 750): 

”her ligger den ærværdige Fader og Herre, Hr. Peder, 
fordum Biskop i Roskilde, sammen med sin elske-
de Broder, Anders Jensen, og sin Søster Cecilie; han 
døde Herrens Aar 1416 Morgendagen efter S. Lucas 
Evangelists Dag. Beder for dem”

Begravelse sammen med nære slægtninge var ikke 
unormalt for lægfolk, og vi ser ofte ægtefolk begra-
vet sammen, i nogle tilfælde med deres børn (Løffler 
1889: 3). Men for biskopper var det sjældent. Mig 
bekendt er dette det eneste hjemlige eksempel. Be-
gravelsen sammen med broderen og søsteren kan 
betyde flere ting, som ikke nødvendigvis udelukker 

Fig. 2. Niels Jepsen Ulfeldts ligsten var belagt med en 
kostbar messingplade. Dette materiale tillod en finere ud-
smykning end kalksten, som de fleste ligsten var hugget 
i. Derfor fremstår Ulfeldtbispens ligsten mere overdådig 
end hans samtidige kollegers. Foto: Nationalmuseet, 
http://samlinger.natmus.dk/   
Niels Jepsen Ulfeldt’s gravestone was covered with a 
layer of brass into which it was possible to carve a more 
delicate and voluptuous decoration than the ordinary 
stone slabs. 



12

TRINE KONDRUP

hinanden. Det kan sige noget om bispens slægtsfor-
hold og den vægt, han lagde på sin verdslige familie. 
Det hænger godt sammen med bispefigurens orien-
tering mod slægtsvåbnet. Samtidig kan den fælles 
begravelse have været med til at legitimere stenens 
størrelse. Hvis årsagen til den fælles gravlægning 
derimod havde været pengemangel og dermed beho-
vet for at være flere om betalingen, ville vi givetvis 
have set, at udsmykningen på stenen også inkludere-
de broderen og søsteren. Det samme ville have været 
tilfældet, hvis bestillingen var udgået fra broderens 
eller søsterens hånd.

Iscenesættelsen på de to ligsten fra tiden omkring 
1400 har endnu et udpræget gejstligt udtryk. Til for-
skel fra hundrede år tidligere er slægten dog rykket 
med ind i udformningen af mindet og har nu fået en 
plads i den materielle iscenesættelse af bispen. Sam-
tidig ses en forskel mellem de to bisper, idet Peder 
Jensen Lodehat lægger mere vægt på repræsentati-
on af slægten og den verdslige forbindelse end sin 
forgænger. Andrew Martindale har understreget, at 
heraldikken ligesom indskriften med afdødes navn 
var elementer, der skulle vise afdødes identitet og 
således fungere som et aide-mémoire for beskuerens 
bønner samt sikre, at den afdødes personlige tilste-
deværelse kunne føles i kirkerummet (Martindale 
1992: 148ff, 168). Det har formentlig været en del af 
intentionen bag tilføjelsen af våbenskjoldet på denne 
tids danske biskoppelige ligsten.

Hvis vi medtager enkelte messestiftelser fra den-
ne tid, bekræfter det billedet af en stærkere orien-
tering mod slægten. Niels Jepsen Ulfeldt fremstår i 
to gavebreve endnu som den fromme og pligtopfyl-
dende herre, der ved uddelinger husker sine gejstlige 
underordnede og de fattige. Forældrene æres også 
endnu ved at indlemmes i ihukommelsen og frelsen, 
men forgængerne i embedet er røget ud (DRB 4. rk. 
3. bd: 460, 4. rk. 4. bd.: 406). Det samme er tilfældet 
i en stiftelse af Peder Jensen Lodehat, hvori der op-
rettes et kapel samt indstiftes årtid og daglige messer 
til frelse for hans egen, hans forældres samt øvrige 
arvingers sjæle (DRB 4. rk. 10. bd.: 186).

Udblik til tiden omkring  
1500 – slægtsbevidstheden øges
De fire behandlede ligsten antyder, at der sker en for-
skydning i iscenesættelsen i den biskoppelige minde-
kultur fra det tidlige 1300-tal til tiden omkring 1400. 
Ser vi kort på forholdene i slutningen af senmiddelal-
deren, bekræfter det udviklingen. For denne periode 

er kildematerialet væsentligt bedre. Flere ligsten er 
bevarede fra flere forskellige stifter, og også andre 
typer kilder findes som supplement, f.eks. det førom-
talte gravskjold ved bispen Niels Skaves grav. Bille-
det i tiden op mod 1500-tallet er dog knap så entydigt 
som ved de to tidligere nedslag, og den forskel, vi så 
mellem de to foregående bispers repræsentation af 
slægten, træder nu for alvor frem. Samlende er, at 
slægten var kommet for at blive. Våbenskjoldet, der 
blev præsenteret med Niels Jepsen Ulfeldts ligsten, 
forekommer hos alle de efterfølgende biskopper.10 
Men mens nogle bibeholder det udprægede gejstlige 
udtryk, hvor slægten kun er synlig ved et lille vå-

Fig. 3. Bispefiguren på Peder Jensen Lodehats ligsten er 
måske Danmarks ældste portræt. I hvert fald er figuren 
med sin kropsdrejning mere livagtig end samtidens øvri-
ge ligstensfigurer. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.
natmus.dk/  
Perhaps the episcopal figure on Peder Jensen Lodehat’s 
gravestone is the oldest portrait in Denmark. It is indeed 
livelier than other sepulchral figures from that time. 



13

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

benskjold, øges orienteringen mod slægten og den 
verdslige verden hos andre. Hos Jens Iversen Lange 
og Niels Skave samt i Johan Jepsen Ravensbergs epi-
tafium tildeles våbenskjoldet således op mod halvde-
len af billedfeltet, mens Ivar Munk medtager både sit 
fædrene og sit mødrene våbenskjold (fig. 4). Hans 

fornemme herkomst understreges desuden i omskrif-
ten, hvor ordet nobilis (ædel, velbyrdig) benyttes fle-
re gange, og hvor også ordet presul figurerer. Dette 
kan betyde biskop eller prælat, men kan også have 
betydning af fyrste eller patron. Den tilsigtede betyd-
ning er umulig at afklare, men det synes plausibelt at 

Fig. 4. Epitafiet over Johan Jepsen Ravensberg (t.h.) indeholder en lang tekst, der glorificerer bispen og hans gerninger. 
Teksten ses dog ikke på Søren Abildgaards aftegning herover. Til venstre ses Ribebispen Ivar Munks ligsten med både 
hans fædrene og hans mødrene slægtsvåben. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.natmus.dk/  
The epitaph of bishop Johan Jepsen Ravensberg (right) features a long glorifying inscription of the deeds of the bishop. 
This, however, is not visual in this drawing by Søren Abildgaard (18th century). To the left is the gravestone of bishop 
Ivar Munk from Ribe featuring both his paternal and his maternal coat of arms.



14

TRINE KONDRUP

antage, at netop tvetydighed var hensigten. Ellers må 
vi formode, at det traditionelle og utvetydige ordvalg 
episcopus var gjort i stedet. I Johan Jepsen Ravens-
bergs epitafium finder vi desuden ordlyden natus 
equestri ordine, som betyder født af ridderstand og 
dermed på tilsvarende måde henviser til den ædle 
nedstamning. I en stiftelse fra 1495, hvor Niels Ska-
ve opretter alter med årtid og daglige messer, hedder 
det, at ”juspatronatus til forskrevne Alter” skal tilfal-
de ham selv i hans livstid, hvorefter det skal overgå 
til hans bror. Herefter skal det gå videre i slægten 
til broderens sønner, så længe der lever ”nogle af 
Mandkønnet, som vort fædrene Vaaben fører.” Først 
når den mandlige linje er uddød, skal alteret over-
gå til hans efterkommere på bispestolen (Rep. 2. rk 
4. bd.: 7830). Med patronatsretten til alteret fulgte 
vedligeholdelsespligten. Slægten får altså hermed 
en markant plads i opretholdelsen af de indstiftede 
messer og dermed i sikringen af biskoppens minde. 
Selvom udviklingen i 1400-tallet gik i retning af en 
større orientering mod den personlige herkomst, ses 
slægtsbevidstheden dog sjældent så eksplicit udtalt 
som i Niels Skaves messebrev.

Den øgende slægtsbevidsthed kan også til en vis 
grad aflæses i biskoppernes valg af lejersted. Samtli-
ge af 1300-tallets ripensiske biskopper blev således 
begravet i domkirkens kor, mens de efterfølgende 
alle blev stedt til hvile sammen med deres slægt i pri-
vate kapeller (Danmarks Kirker XIX. Ribe Amt, bd. 
1: 522). For bisperne i Roskilde kan noget lignende 
iagttages, selvom udviklingen ikke er nær så konse-
kvent som i Ribe. I Roskilde blev seks af ni biskopper 
fra Niels Jepsen Ulfeldt og frem til Lage Urnes død i 
1529 begravet i egne kapeller (Danmarks Kirker III. 
Københavns Amt, bd. 4: 742, 750, 820; Etting 1992: 
309, 314, 333ff). Hertil blev Niels Skave begravet 
ved det alter, som han havde stiftet i søndre korsarm, 
og som hans slægtninge skulle sørge for oprethol-
delsen af (Danmarks Kirker III. Københavns Amt, 
bd. 3: 1630). Private kapeller var dog ikke noget nyt 
for Roskildebisperne i senmiddelalderen, og som vi 
har set i tilfældet med biskop Oluf, kunne biskopper 
omkring 1300 også vælge deres sidste hvilested i så-
danne.

Repræsentation af slægten via f.eks. våbenskjold 
og indskrift kan ifølge Andrew Martindale pege både 
tilbage og fremad. Peger den tilbage, udtrykker det 
et ønske om at opnå prestige via slægtens kronolo-
gi (”authority of succession”), og peger den frem-
ad, udtrykker det et ønske om ihukommelse gennem 
slægtens yngre generationer (”promise of future”) 
(Martindale 1992: 160ff, 168). De danske biskoppers 

adressering af slægten kan fint passes ind i denne 
tese, idet brugen af flere og større våbenskjolde samt 
indskrifternes sprogbrug (nobilis og natus equestri 
ordine) tydeligt rækker bagud mod den fornemme 
byrd, mens Niels Skaves udførlige beskrivelse af, 
hvem adkomsten til hans alter skulle tilhøre, griber 
mod de yngre og kommende slægtled.

Afrunding
De mange ligheder mellem de behandlede ligsten 
viser tydeligt, at der var nogle faste rammer for ud-
smykningen af gravmonumenter, inden for hvilke 
biskopperne kunne agere. Disse rammer udvides 
med tilføjelsen af våbenskjoldet. Inden da var navnet 
i ligstenens omskrift det eneste element, der identi-
ficerede den afdøde som mere end biskop. Våben-
skjoldet individualiserede dog ikke på samme måde 
som det skrevne navn, men det placerede biskoppen 
i en bestemt slægt og identificerede den enkelte bi-
skop via denne. For den almene kirkegænger, der 
ikke kunne læse, må våbenskjoldets indføring på lig-
stenen derfor have været en stor hjælp, men også for 
bispen selv var det af afgørende betydning, at hans 
grav nu var lettere for menigheden af finde. Hermed 
sikredes ihukommelsen og forbønnen helt ned til den 
illitterære almue, og således blev ligstenen i sand-
hed et aide-mémoire. Våbenskjoldets indtræden mu-
liggjorde en udvikling i iscenesættelsen fra embedet 
alene til en øget bevidsthed om og orientering imod 
slægten. Denne udvikling intensiveredes i slutningen 
af senmiddelalderen, da flere biskopper begyndte at 
eksperimentere med udsmykningen, så slægten fik 
en betydelig større plads, end hvad normen ellers 
var. Endnu vægtede det gejstlige element dog højest, 
og på de fleste ligsten optog embedsrepræsentatio-
nen langt størstedelen af pladsen. Den biskoppeli-
ge iscenesættelse i mindekulturen var altså gennem 
hele perioden 1300-1450 og helt op til reformationen 
præget af embedet. Det kan tilskrives, at netop bi-
speembedet var disse mænds mulighed for at skille 
sig ud fra den øvrige adel. Gejstligheden var jo rigets 
førstestand, og som sådan var embedsrepræsentatio-
nen biskoppernes måde at annoncere deres værdig-
hed over deres verdslige aristokratiske standsfæller.



15

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

Summary
Remembrance Between Office and Ancestry – The 
Self-fashioning and Memory Culture of Late Medie-
val Bishops

As members of both the aristocratic and the clerical ranks 
of society, medieval bishops occupied posts belonging 
to both the ecclesiastical and the temporal world. This 
makes it interesting to examine their ways of portraying 
and representing themselves to the public. In this article, 
such an examination is performed by looking at bishops’ 
gravestones.

On a gravestone, the last memory of the bishop was 
exposed. This was explicitly important in regard to the 
medieval thoughts on sin, absolution, and purgatory. A 
public showcase of your memory could make people re-
member you and, by prayers, intercede with God and the 
saints on your behalf. A gravestone holding at least the 
name of the deceased was therefore an important part 

of late medieval memory culture. Considering the many 
different positions that the bishop held during his life, it 
becomes evident that the design of this memory was im-
portant, too. The bishop must be portrayed in the correct 
way. But what was the correct way? A representation of 
his worldly connections or his episcopal position? It is 
in this light that it becomes interesting to examine how 
the bishops used their last memory to place themselves 
in the field between ancestry and office.

Very few gravestones from late medieval bishops 
have been preserved. The author knows of only 23, but 
one or two more might exist. In this article, a handful of 
these serve as examples starting with two gravestones 
from around 1300. On the gravestones of the Bishops 
Oluf and Jens from Roskilde, we see a figure of a bis-
hop fully equipped standing under an arcade holding his 
episcopal staff with one hand, blessing his audience with 
the other (fig. 1). Apart from the engravings that hold 
information of name, office, and date of death, these fi-

Bilag 1: Kendte biskoppelige ligsten i Danmark 1300-1537.11

(†) angiver, at de er gået tabt og blot kendes i aftegning.

Navn Datering Tjenestested Kilde12

Jens Krag 1300 Roskilde13 Løffler 1889: fig. 92
Jens Assersen 1306 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 564
Oluf (†) 1320 Roskilde Danmarks Kirker III. Københavns Amt, bd. 4: 816f, 819
Magnus Nielsen 1390 Lund Græbe 1975: 64
Niels Jepsen Ulfeldt (†) 1395 Roskilde Løffler 1885: tavle 4
Jakob Gertsen Ulfstand 1410 Lund Græbe 1975: 64
Peder Jensen Lodehat 1416 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 11
Bo Mogensen Lang 1424 Aarhus Danmarks Kirker XVI. Aarhus Amt, bd. 2: 756
Jens Andersen Lodehat 1431 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 13
Hans Laxmand 1443 Lund Græbe 1975: 64
Jacob Friis Før 1470 Børglum Grinder-Hansen 2010: nr. 406
Tuve Nielsen Juel 1472 Lund Græbe 1975: 64
Jens Iversen Lange 1482 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 563
Oluf Mortensen Baden 1485 Roskilde Danmarks Kirker III. Københavns Amt, bd. 4: 755.
Jens Brostrup 1497 Lund Løffler 1889: fig. 118
Niels Skave o. 1500 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 22
Niels Clausen Skade o. 1500 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 553
Niels Glob o. 1500 Viborg Grinder-Hansen 2010: nr. 463
Ejler Madsen Bølle o. 1500 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 561
Johan Jepsen Ravensberg 1512 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 23
Birger Gunnersen 1519 Lund Chr. A. Jensen 1951b: 15
Ivar Munk 1530 Ribe Grinder-Hansen 2010: nr. 640
Niels Styggesen Rosenkrantz 1533 Børglum Grinder-Hansen 2010: nr. 407



16

TRINE KONDRUP

gures are the only adornments on the two gravestones. 
Nothing alludes to the bishops’ worldly status and the 
only element that identifies the deceased as more than 
bishops are the written names in the engravings. The pi-
ous expression on the two gravestones is supported by 
a series of donation letters from Bishop Oluf. In these, 
the bishop pays for masses to be said for his own, his 
parents’ and his predecessors’ souls. At the same time, 
he takes care of the welfare of his clerical subordinates 
and the worldly poor by also paying for the distribution 
of money, food, and clothes amongst these individuals. 
In this way, the bishop can take care of his own salvation 
and represent himself as a conscientious bishop at the 
same time.

One hundred years later, we see the same elements 
on the gravestones of two other bishops from Roskilde: 
Niels Jepsen Ulfeldt and Peder Jensen Lodehat (figs. 
2-3). A central figure of the bishop as well as the engra-
ving giving his name, office, and date of death is still 
present, but now we also find the two bishops’ coats of 
arms, representing their ancestry. Moreover, we see a 
greater difference between these gravestones than the 
earlier ones. Apart from two small coats of arms, Niels 
Jepsen Ulfeldt’s stone is almost identical to those of Oluf 
and Jens, but Peder Jensen Lodehat’s has more variati-
ons. His stone also features a coat of arms representing 
Roskilde diocese. This is topped with a rider’s helmet, 
suggesting inspiration from worldly society. From the 
engraving on Peder’s stone, we learn that he was buried 
with his brother and sister, again suggesting orientation 
towards ancestry and the worldly realm. Looking bri-
efly on the donation letters from this period, we learn 
that they are much like the ones from around 1300, but 
one difference is conspicuous: payment for the salva-
tion of predecessors is no longer present. Payment for 
the salvation of the bishops’ parents along with that of 
other family members’ is still present, though. All in all, 
the expression of the gravestones from this period is still 
predominantly ecclesiastical. The clerical office is being 
represented on top of all other aspects of the episcopal 
life, but small elements that adhere to the worldly family 
and society have made their entrance.

Taking a brief look at the time around 1500, it se-
ems that this ancestral orientation was there to stay. 
From Niels Jepsen Ulfeldt’s gravestone onwards, every 
gravestone features the bishops’ ancestral coat of arms. 
Further, the nascent diversity amongst the gravestones 
that we saw in the earlier period is confirmed when look- 
ing at material from around 1500. Some bishops keep 
representing their worldly family only through small 
coats of arms as Niels Jepsen Ulfeldt while others allow 
the secular touch to stand out more prominently. This 

is the case with the gravestones of Bishops Jens Iver-
sen Lange and Ivar Munk as well as with the epitaph 
of Bishop Johan Jepsen Ravensberg (fig. 4). In these, 
the coat of arms takes up almost half the space, leaving 
the impression of the gravestone/epitaph being more 
secular than anything seen in the earlier periods. This 
secularization is also evident in the choice of words in 
the engraving and we now see the word ‘noble’ being 
used, alluding to the bishops’ descent. Similarly, dona-
tion letters from Bishop Niels Skave show that family 
relations played an even larger part for some. In one let-
ter, he establishes an altar where eternal masses are to 
be said for him and his parents. When alive, the bishop 
himself would have jus patronatus to the said altar, but 
after his death, this right and obligation were to pass to 
his brother, and after him his sons and their sons until 
the lineage were extinct. Only then should the altar be 
given to his successors in office.

Furthermore, the burial places of the bishops could 
hint at an incipient secularization from 1400 onwards. 
Taking episcopal burials in Ribe and Roskilde as 
examples, we see that in Ribe every bishop after 1400 
was buried in a private chapel amongst his family while 
fourteenth-century bishops were interred in the chancel 
of the cathedral church. For the bishops of Roskilde, we 
get the same results, only not as consistently as in Ribe. 
Here two out of nine bishops after 1400 were buried in 
the nave or chancel of the church instead of in private 
chapels and Bishop Oluf, mentioned above, was buried 
in a private chapel demonstrating that fourteenth-centu-
ry bishops could also find their last resting place within 
private settings.

The many similarities between the gravestones in-
dicate that there must have been a well-established 
framework for the making and adorning of sepulchral 
monuments within which the bishops could act. With 
the addition of the coat of arms, this framework was 
extended and this enabled a development in the ways 
the bishops represented themselves: from representati-
on of the episcopal office alone towards a more secular 
expression reflecting the bishops’ aristocratic descent. 
Even though this development seems to intensify in 
relation to some bishops towards the end of the Late 
Middle Ages, the ecclesiastical imprint is still common. 
The representation of the office marks the episcopal 
self-fashioning throughout the entire Late Middle Ages. 
The reason for this might be that the office was the one 
thing that set bishops apart from their worldly aristocra-
tic counterparts. Wishing to show off this distinctive ho-
nour seems very natural.



17

IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLÆGT

Litteraturliste
Andersen, N.K. 1959: Den danske kirkes historie, 

bd. 2. Senmiddelalderen 1241-1448. København.
Arnórsdóttir, A.S. 2004: Dødslejet, sjælemesser og 

donationskultur i middelalderen. I: Y.M. Werner 
(red.): Döden som katharsis. Nordiska perspektiv 
på dödens kultur- och mentalitetshistoria. Stock-
holm, s. 65-88.

Bauch, K. 1976: Das mittelalterliche Grabbild. Ber-
lin.

Bendixen, K. 1976: Danmarks mønt. København.
Bendtsen, T.D. 2014: De gejstlige fyrster. Danske bi-

skoppers selviscenesættelse i senmiddelalderen. 
Upubliceret speciale. Odense.

Bisgaard, L. 1988: Tjenesteideal og fromhedsideal. 
Studier i adelens tænkemåde i dansk senmiddel-
alder. Aarhus.

Bisgaard, L. 1999a: Det religiøse liv. I: P. Ingesman 
m.fl. (red.): Middelalderens Danmark. Køben-
havn, s. 118-135.

Bisgaard, L. 1999b: Senmiddelalderlige gildealtre i 
Danmark. I: L. Bisgaard, T. Nyberg & L. Sønder-
gaard (red.): Billeder i middelalderen. Kalkmale-
rier og altertavler. Odense, s. 95-120.

Bisgaard, L. 2007: Det religiøse kongefællesskab 
1400-1600. Den jyske historiker: På sporet af 
staten. Dansk statsdannelse mellem middelalder 
og enevælde Nr. 116, s. 120-140.

Bisgaard, L. 2008: Kirken og pesten i senmiddelalde-
ren. Pestepidemierne 1360-1500 og gavegivning 
til kirken. Personalhistorisk Tidsskrift 2008:2, s. 
172-193.

Bogaers, L.C. J.J. 2005: Commemoration in a Utrecht 
Collegiate Church: Burial and Memorial Culture 
in St. Peter’s (1054-1784). I: T. van Bueren (red.): 
Care for the Here and the Hereafter: Memoria, 
Art and Ritual in the Middle Ages. Turnhout, s. 
191-220.

Christensen, A.E. 1945: Kongemagt og Aristokra-
ti. Epoker i middelalderlig dansk Statsopfattelse 
indtil Unionstiden. København.

Cohn Jr., S.K. 1992: The Cult of Remembrance and 
the Black Death. Six Renaissance Cities in Cen-
tral Italy. London. 

Cohn Jr., S.K. 2005: Triumph over Plague: Culture 
and Memory after the Black Death. I: T. van 
Bueren (red.): Care for the Here and the Hereaf-
ter: Memoria, Art and Ritual in the Middle Ages. 
Turnhout, s. 35-54.

Danmarks Kirker 1933-. Nationalmuseet (udg.) Kø-
benhavn.

DRB: Danmark Riges Breve 1938-. Det Danske 
Sprog- og Litteraturselskab (udg.). København. 
(4.rk. 8-12 http://diplomatarium.dk/drb/)

Etting, V. 1992: Tiderne skifter 1400-1536. I: F. Bir-
kebæk m.fl. (red.): Roskilde bys historie – tiden 
indtil 1536. Roskilde, s. 301-344.

Grandjean, P.B. 1919: Dansk heraldik. København.
Grinder-Hansen, P. 2010: Søren Abildgaard: (1718-

1791): Fortiden på tegnebrættet. København.
Græbe, E. 1975: Lunds Domkirke. Lund.
Heiberg, S. 2016: Nye horisonter. Europas kulturhi-

storie i renæssancen. København.
Høgsbro, K.-E. 1995: En arkivtegnemester på rejse. 

Arkivtegnemester Søren Abildgaard. Fund og 
Forskning Bd. 34, s. 139-158.

Ingesman, P. 1990: Middelalderens danske bispesegl 
og deres heraldik. I: J.V. Jensen m.fl. (red.): Slæg-
ter, skjolde, steder. Festskrift til Knud Prange 6. 
juni 1990. Odense, s. 101-126.

Jensen, C.A. 1951a: Danske adelige Gravsten. Fra 
Sengotikkens og Renaissancens Tid. Studier over 
Værksteder og Kunstnere, bd. 1 Tiden 1470-1570. 
København.

Jensen, C.A. 1951b: Danske adelige Gravsten. Fra 
Sengotikkens og Renaissancens Tid. Studier over 
Værksteder og Kunstnere, bd. 3 Planchebind. Kø-
benhavn.

Jensen, K.V. m.fl. 1999: Hellere fanden selv end Erik 
på tronen. Konflikten mellem Jens Grand og Erik 
Menved 1294-1302. Odense.

Johannsen, B.B. 2005: Genealogical Representation 
in Gendered Perspective: on a Lost Royal Mau-
soleum from Early Sixteenth-Century Denmark. 
I: T. van Bueren & A. van Leerdam (red.): Care 
for the Here and the Hereafter: Memoria, Art and 
Ritual in the Middle Ages. Turnhout, s. 79-105.

Johannsen, B.B. 2007: Køn, magt og minde. Om-
kring den rituelle og monumentale iscenesættel-
se af senmiddelalderens dronningebegravelser. 
I: A.S. Arnórsdóttir, P. Ingesman & B. Poulsen 
(red.): Konge, kirke og samfund. De to øvrigheds-
magter i dansk senmiddelalder. Aarhus, s. 177-
218.

Johannsen, H. og C.M. Smidt 1981: Danmarks arki-
tektur 6, Kirkens huse. København.

Kaspersen, S. 2007: De hellige tre kongers kapel 
ved Roskilde domkirke. I: AS. Arnórsdóttir, P. 
Ingesman & B. Poulsen (red.): Konge, kirke og 
samfund. De to øvrighedsmagter i dansk senmid-
delalder. Aarhus, s. 219-270.

Knudsen, A.L. 2012: Nye perspektiver på de dan-
ske kongers pantsætningspolitik indtil 1439. I: S. 



18

TRINE KONDRUP

Bagge m.fl. (red.): Statsutvikling i Skandinavia i 
middelalderen. Oslo, s. 280-302.

KLNM: Kulturhistorisk leksikon for nordisk middel-
alder fra vikingetid til reformationstid 1956-78. 
Allan Karker (red.). København.

Lindhardt, P.G. 1968: Nederlagets Mænd. Det katol-
ske bispevældes sidste dage i Danmark. Køben-
havn.

Løffler, J.B. 1885: Gravstenene i Roskilde Kjøbstad. 
København.

Løffler, J. B. 1889: Danske Gravstene fra Middelal-
deren. København.

Martindale, A. 1992: Patrons and Minders: the Intru-
sion of the Secular into Sacred Spaces in the Late 
Middle Ages. I: D. Wood (red.): The Church and 
the Arts. Oxford, s. 143-178.

Oexle, O.G. 1976: Memoria und Memorialüber-
lieferung im früheren Mittelalter. Frühmittelalter-
liche Studien 10, s. 70-95.

Oexle, O.G. 1984: Memoria und Memorialbild. I: K. 
Schmid & J. Wollasch (red.): Memoria. Der ges-
chichtliche Zeugniswert des liturgischen Geden-
kens im Mittelalter. München.

Panofsky, E. 1964: Tomb Sculpture. It’s Changing 
Aspects from Ancient Egypt to Bernini. London

Rep.: Repertorium diplomaticum regni Danici me-
diævalis. Fortegnelse over Danmarks Breve fra 

Middelalderen med Udtog af de hidtil utrykte 1894-
1912, 1928-39. W. Christensen m.fl. (udg.), Kø-
benhavn.

Ribe Bispekrønike 1933. E. Jørgensen (udg.). Kø-
benhavn.

Skyum-Nielsen, N. 1971: Kvinde og slave. Køben-
havn.

Viborgbispen Gunners levned 1892. H. Olrik (over-
sætter). København.

Noter
1 ������Flere dele af denne artikel er skrevet med udgangspunkt i mit 

speciale på Institut for Historie, SDU fra 2014 (Bendtsen 2014).
2 ������ Her kan nævnes domkirken i Ribe, hvoraf store dele måtte 

genopbygges, efter at tårnet var styrtet ned i 1283 (Danmarks 
Kirker XIX. Ribe Amt, bd. 1: 66).

3 ������Dette tal er ikke udtømmende. Det er baseret på tegninger af Sø-
ren Abildgaard fra 1700-tallet (Udgivet i Grinder-Hansen 2010) 
og J. B. Løfflers og Chr. A. Jensens undersøgelser samt Dan-
marks Kirker. Stenene over biskop Svend af Aarhus (†1191) og 
ærkebiskop Absalon er ikke taget med, da disse begge er udført 
flere århundreder efter biskoppernes død. Et mere fuldstændigt 

tal, som også kan inkludere fragmenter, vil antageligt kunne 
opnås ved nøje gennemgang af Danmarks Kirker.

4 ������Dette kender vi også flere eksempler på fra Danmark, f.eks. 
ligstenene over Herluf Skave (Grinder-Hansen 2010: nr. 138) 
og Predbjørn Podebusk (Grinder-Hansen 2010: nr. 306).

5 ������Slår man op under nr. 19-20 i Poul Grinder-Hansens store værk 
fra 2010 over Søren Abildgaards tegninger, vil man se, at denne 
ligsten er tilskrevet Oluf Mortensen Baden († 1486). Dette er 
en fejl, som skyldes en fejlregistrering af Søren Abildgaards 
tegninger hos Nationalmuseet (Se http://samlinger.natmus.
dk/DMR/20117). At stenen lå over 1300-tallets biskop Oluf 
er tydeligt at se i stenens omskrift, hvor det er angivet, at bis-
pen døde i 1320. Registreringen af tegningerne fandt sted i 
1950’erne, men inden da var Danmarks Kirker over Roskilde 
Domkirke, blevet udgivet i 1951. Heri er stenen tilskrevet den 
rigtige biskop. Det samme er tilfældet hos Domkirkemuseet i 
Roskilde. Denne fejl i Nationalmuseets registrering opdagede 
Poul Grinder-Hansen beklagevis ikke, hvorfor fejlen altså også 
har indsneget sig i hans ellers flotte udgivelse. Søren Abild-
gaard tegnede aldrig Oluf Mortensen Badens sten (eller også er 
tegningen gået tabt).

6 ������Årtiden var en særligt storslået og dyr form for messestiftelse, 
se f.eks. Bisgaard 1988 s. 95f herom.

7 ������I den latinske tekst i Diplomatarium Danicum benyttes scolares 
om de skoledrenge, der blev tilgodeset i donationen.

8 ������Niels Jepsen Ulfeldts og Peder Jensen Lodehats ligsten skal 
behandles her. Ligstenen fra 1431 over Jens Andersen Lodehat, 
som efterfulgte sin farbror i embedet, findes også endnu, men 
allerede på Søren Abildgaards tid var billedfeltet så udvisket, at 
kun bispehat og krumstav kunne tydes.

9 ������Se f.eks. ligstenen over Verner Parsberg (Grinder-Hansen 2010: 
nr. 79) og Thorbern Jensen Sparre (Grinder-Hansen 2010: nr. 
108).

10 ������Den udslidte sten over Jens Andersen Lodehat er dog tvivlsom 
i forhold til forekomsten af våbenskjold, da det meste af ud-
smykningen er utydelig.

11 ������Listen er ikke komplet, men medtager de ligsten, jeg på nu-
værende tidspunkt kender til og omfatter rimeligvis de fleste 
af de bevarede (eller i aftegning kendte) bispeligsten i Dan-
mark. Herudover kendes en hel del afskrifter af nu tabte lig-
stens omskrifter samt i enkelte tilfælde beskrivelser af ligste-
nes udsmykning. Stenene er fundet primært ved hjælp af Søren 
Abildgaards tegninger, J. B. Løfflers værker samt Danmarks 
kirker. Se i øvrigt note 4. De fleste sten findes aftegnet/foto-
graferet i flere kilder. Her er angivet Poul Grinder-Hansens 
publikation af Søren Abildgaards tegninger i de tilfælde, hvor 
stenen er medtaget heri (Grinder-Hansen 2010).

12 ������Alle kilder er moderne værker, hvori afbildninger og/eller 
beskrivelser af de respektive sten kan findes. Afbildningerne 
stammer bl.a. fra fotos og antikvariske tegninger fra 1700-tal-
let (af hhv. Søren Abildgaard, Andreas Thornborg og C. G. G. 
Hilfeling). 

13 ������Som det ses er ligsten over Roskildebisper bevaret i langt høje-
re grad end bispeligsten fra resten af riget. Det skyldes antage-
ligt Roskilde domkirkes status som kongelig begravelseskirke. 


	1 OBM_Bispeseminar_Graven-og-manden-i-domkirken
	2 OBM_Bispeseminar_Nadversplusªttet-fra-bispegraven-i-Odense-Skt-Albani-Kirke
	3 OBM_Bispeseminar_Monumenterne-i-Jelling
	4 OBM_Bispeseminar_Navnlplus©se-biskopper
	5 OBM_Bispeseminar_Mellem-gravkult-og-glemsel
	6 OBM_Bispeseminar_Ihukommelse-mellem-embede-og-slplusªgt

