"l

udvalgte‘c

Q\r ' &
NSE“BYS N\USEER‘*

woa Al ‘th

" o ) ' ' ' " (4 . ; % A ’ : “j . ; ¥ "y »

A . " 4 . . 2 » 1 4



At veere 1 centrum

Magt og minde - hgjstatusbegravelser
i udvalgte centre 950-1450

Rapport fra tveerfagligt seminar afholdt
i Odense, 10. februar 2016

Redigeret af
Mikael Mange Bjerregaard & Mads Runge

With English summaries

Kulturhistoriske studier i centralitet - Archaeological &
Historical Studies in Centrality, vol. 1, 2017

Forskningscenter Centrum - Odense Bys Museer
Syddansk Universitetsforlag/University Press of Southern Denmark



At veere i centrum
Magt og minde - hgjstatusbegravelser i udvalgte centre 950-1450

Rapport fra tveerfagligt seminar afholdt i Odense, 10. februar 2016
Kulturhistoriske studier i centralitet - Archaeological & Historical Studies in Centrality, vol. 1, 2017

Udgivet af Forskningscenter Centrum - Odense Bys Museer - Syddansk Universitetsforlag/
University Press of Southern Denmark 2017

ISBN 978 87 408 3114 6

© Fagredaktionen og de pageeldende forfattere

Fagredaktion: Mikael Mange Bjerregaard & Mads Runge
Grafisk tilretteleeggelse: Bjorn Koch Klausen

Forsideillustration: Bispegraven i Skt. Albani Kirke, Odense. Foto: Odense Bys Museer

Tryk: Narayana Press
Antal: 300

Distribution:

Odense Bys Museer
Overgade 48

5000 Odense C
museum@odense.dk
www.museum.odense.dk

Syddansk Universitetsforlag
Campusvej 55

5230 Odense M
press@forlag.sdu.dk
www.universitypress.dk



Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra seldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Boggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Graven og manden i domkirken
Skt. Albani Odense

- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie

Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

12015 udgravede arkzologer fra Odense Bys Muse- ~ og sammenholdt med arkaologisk parallelmateriale
er en fornem fradstenskiste i kirketomten Skt. Albani ~ og skriftlige kilder er det her hensigten at praesen-
— Odenses og Fyns @ldste domkirke. Fradstenskisten  tere forskningsmassige aspekter ved det arkeologi-
tolkes som Danmarks @ldst udgravede bispegrav,  ske fund som supplement til tidligere preliminere

39. EUROPA CA. 1100

Det Tysk-Romerske Rige

Knud d. Stores rige 1028-35

we=p Vilhelm Erobrerens tog
til England 1066

Den engelske konges len i

Frankrig ses pa kort nr. 50

2

o__10 20 300 400km

Dublin
(norsk)

Madride

o~

N

Fig. 1. Den omskiftelige (kirke)politiske situation for Danmark i1 1000-tallet praeges foruden af den danske konge ogsa
af forholdene til det tysk-romerske riges skiftende kejsere, Hamborg-Bremens @rkebisper og pavedemmet i Rom. Kort:
Bjerklund m.fl. 1967, Politikens Forlag.

The interchangeable (church)political situation of Denmark in the 1000s was apart from the Danish kings also influen-
ced by the relations between The Holy Roman Empire’s changing emperors, the archbishops of Hamburg-Bremen and
the papacy of Rome.

5



preesentationer af graven savel som detailbaserede
analyser af gravens indhold af et nadverset (Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a og 2016b samt
Bjerregaard 2017, denne publikation).

I artiklen fokuseres i forste omgang pa en kortfat-
tet historisk rammesaetning af fundet i en (inter)nati-
onal og lokal kontekst (fig. 1). Dernaest folger en kort
preesentation af tidligere savel som i serdeleshed de
nye arkeologiske undersogelser ved Skt. Albani Kir-
ke, og endelig fremlaegges en raekke hypoteser ved-
rerende den gravlagtes identitet og omstaendigheder
ved gravens hidtil ubemaerkede placering i den ned-
lagte Skt. Albani kirketomt. Dette for — om muligt
— at undersoge, hvorledes et lokalt narrativ kan have
veeret tilpasset det storpolitiske spil i 1000-tallet; en
tid, da ikke alene danske konger, men ogsé tysk-ro-
merske kejsere, arkebisper og paverne i Rom var be-
tydende magtfaktorer for savel lokale som nationale
forhold i Danmark.

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Europa set fra 1000-tallets Odense

11020’erne har vi med Adam af Bremens kirkekreni-
ke (ca. 1075) et skriftligt beleeg for den forste fynske
biskop (Adam af Bremen: 118). Der var tale om Re-
ginbert, der som én blandt flere biskopper blev hentet
af Knud den Store i England (Gertz 1907: 46). Dette
—jf. Adam af Bremen — til stor irritation for aerkebi-
skop Unwan og kirken i Hamborg-Bremen (Adam af
Bremen: 118), der i perioden, fra Ansgar fik etableret
erkebispesaedet Hamborg i 831/832 og frem til pave
Johannes 15°s stadfaestelse d. 8. november 989, hav-
de gentagne pavelige bekraftelser' pa sin evrighed
over Norden og herunder Danmark (Diplomatarium
Danicum 1. 1k. bd. 1: 25,397 42, 119, 163, 233, 268,
280, 294, 315, 318, 344, 346). Omkring 1047 blev
Hamborg-Bremens legatvaerdighed og arkebiskop-
pelige myndighed over Norden — pa Adalberts an-
modning — stadfaestet af pave Clemens 2. og hans
naere samtidige (Diplomatarium Danicum 1. k. bd.

7
/ KORT
OVER
Y DANMARK | KIRKELIG HENSEENDE
it ‘\, INDTIL o. 1250.
UDARBEJDET AF JOHANNES STEENSTRUP.
——
B = g
! C = Cistercienser K = Kartusienser
< Cl= Cluni = atenser
7 Y D= D\ n= N
| A Tufstenskirk
< % | v K:if;t:::sn;l:i:lfer i Grenaaegnen

Fig. 2. Odense Stift bestod af samtlige ger i den vestligste Dsterse med domkirken placeret i den sterste by pa den ster-

ste @. Kort: Steenstrup 1896.

The diocese of Odense consisted of the isles of the Western Baltic with the cathedral located in the largest town on the

largest island.



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

1: 484,492 og 1. tk. bd. 2: 1 og 2). Imod slutningen
af 1060’erne synes relationen mellem den danske
kirke’/konge og arkebispesaedet Hamborg-Bremen
i stigende grad belastet (Diplomatarium Danicum
1. rk. bd. 2: 5 og 6). D. 25. januar 1075 kulminerer
denne interessekonflikt forelgbigt, da pave Gregor 7.
skriver til Svend Estridsen med direkte opfordring til
at sende en udsending, der kan forhandle om opret-
telsen af et uafthangigt dansk erkebispesaede med ret
til at udveaelge og indsatte bisper i Danmark. Dette
utvivlsomt som del af Investiturstriden, der netop var
brudt ud i lys lue mellem romerkirken og de tysk-ro-
merske kejsere (Diplomatarium Danicum 1,2: 11 og
13). Forst naesten 30 ar senere blev ideen om et dansk
@rkebispesade imidlertid en realitet med indsattel-
sen af @rkebiskop Asser i Lund i 1103/1104 (Diplo-
matarium Danicum 1. 1k. bd. 2: 28).

Odensekirken i 1000-tallet

Ligesom den generelle udvikling i 1000-tallets Dan-
mark og Nordvesteuropa var preget af omveltninger,
var perioden i Odense, der af Adam af Bremen om-
tales som en stor by allerede i midten af 1070 erne,
praeget af en lang rackke vaesentlige haendelser (fig. 2).

I forbindelse med kong Knuds drab i Skt. Albani
Kirke i 1086 omtaler en senere afskrift, Den yngre
Passio fra starten af 1200-tallet, at kirken pa denne
tid var biskoppens kirke. Denne reference har sam-
men med den tysk-romerske kejser Otto 3.s omtale
af en Odensebisp og -kirke fra 988 (Diplomatarium
Danicum 1.1k. bd. 1: 343) indikeret, at netop Skt. Al-
bani Kirke fungerede som domkirke indtil 1095, da
kong Knuds legeme og Skt. Alban-relikvierne blev
flyttet ca. 75 meter til Skt. Knuds fradstenskirke, der
var under opferelse pa denne tid (fig. 3).*

Vores kendskab til 1000-tallets fynske bisper er
imidlertid meget begrenset, og ingen bisper omta-
les, efter at Adam af Bremens kirkekronike slutter
ca. 1075. Vi kender saledes alene Reginbert, der —
som allerede omtalt — na@vnes som den forste biskop
for Fyn, indsat af @rkebispen af Canterbury under
Knud den Store i 1020’erne, og dernast Eilbert,’ der
som en af @rkebiskop Adalbert (1043-1072) af Ham-
borg-Bremens egne klerke blev indviet under Svend
Estridsen engang i 1050’erne og virkede frem til sin
ded 1 1072. Som tilfeldet er for Reginbert, omtaler
Adam af Bremen ogsé Eilbert som biskop af Fyn —
ikke Odense. Gennem Adam af Bremens omtale er
disse to de eneste bisper, der med nogen sandsyn-
lighed kan knyttes til 1000-tallets Odense pa trods
af de relativt righoldige, samtidige kilder om drabet

7

pa kong Knud. Odenselitteraturen, som kilderne be-
naevnes under ét, bestar af de kortere tekster Tabu-
la, Passio, Epitafia og ikke mindst Alnoths leengere
beskrivelse. Gertz har udredt disse samtidige kilders
indbyrdes athengighed, hvor der sker en udvikling af
forteellingen med tilfejelse af nyt materiale fra Tabu-
las korte tekst, som pa en blyplade nedlagdes i Knuds
grav ved overforslen til den nye krypt i den senere
Skt. Knuds Kirke i 1095, over den neaesten samtidige
og fyldigere Passio, der udgjorde den tekstmaessige
baggrund for liturgien omkring Knudskulten, til Z&l-
noths beskrivelse, som udger hoveddelen i hans be-
retning om Svend Estridsen og dennes senner (Gertz
1907: 1).

Med dette kildegrundlag og vores nu forstaerke-
de formodning om Skt. Albani Kirkes funktion som
domkirke samtidig med mordet kan det undre, hvor-
for en sé central person som Odensebispen, i hvis kir-
ke mordet fandt sted, forbliver anonym béde i forbin-
delse med drabet og med den senere overflytning af
knoglerne til Skt. Knuds Kirke. Zlnoths beskrivelse,
som er den bredeste fremstilling af begivenhederne
om drabet pd Knud, naevner kun biskop Henrik af
Vendsyssels forseg pa meegling ved oprerets udbrud
i Nordjylland (Gertz 1907: 106). Fra Skt. Albani Kir-
ke omtales alene prasteskabet, clerus, i forbindelse
med begravelsen af de dede (Gertz 1907: 26).

At vi ikke kender den aktuelle bisp pa tidspunktet
for drabet, kan skyldes, at bispestolen var vakant pa
dette tidspunkt, om end det ville veere lidt af et sam-
menfald af omstaendigheder. At det derimod skulle
veere tilfeldet fra Eilberts ded 1072, til biskop Hu-
bald optreeder i forbindelse med helgenkaringen ér
1100, mé anses som usandsynligt, den danske kirkes
daveerende udvikling og stabilitet taget i betragtning.
Det mé derfor antages, at der i perioden har varet
en eller flere bisper, vi ikke kender til. Dette er ikke
umiddelbart sa overraskende, idet vi fra den sidste
fjerdedel af 1000-tallet kun kender den fuldstendige
bisperaekke for to (Roskilde og Lund) ud af de davee-
rende otte stifter (Gelting 2017, denne publikation).

Som pévist af Michael H. Gelting heenger evnen
til at overlevere en bisperekke sammen med eksi-
stensen af et domkapitel eller tilsvarende feellesskab,
som kunne serge for kontinuiteten i varetagelsen af
stiftets opgaver, herunder at fungere som hukommel-
se for stiftets historie (Gelting 2017, denne publika-
tion). Dette er saledes tilfeeldet for de bedst belyste
stifter i perioden, Roskilde og Lund, mens oprettel-
sen af et domkapitel for Odense normalt dateres til
1000-tallets sidste arti (Skyum-Nielsen 1971: 15; Di-
plomatarium Danicum 1. 1k. bd. 2: 42; Nyberg & Pe-



JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Fig 3. 1000-tals domkirkens omrids med de udgravede fradstenskister i hovedskibet og kong Knuds omtrentlige drabs-

sted ved hejalteret (T). Bispegraven fra 2015 er markeret med udfyldt signatur, mens 1917-graven er markeret med
konturstreg. Flytningen af domkirkefunktionen til den nye Skt. Knuds Kirke mod sydvest fremgar med al tydelighed.

Kort: K.S. Precht. Odense Bys Museer.

The 11th century cathedral outlined with the stone-built graves in the nave and the spot where King Canute the Holy
died in front of the high altar (t). The 2015 grave is fully marked in red. The shift of the cathedral to the southwest to its

present site is clearly visible.

dersen 1980: 84). P4 baggrund af opfattelsen af Skt.
Albani Kirke som Fyns domkirke i 1000-tallet er der
imidlertid grund til at overveje, om ikke det praeste-
skab, clerus, som Alnoth omtaler i forbindelse med
begravelsen af Knud i 1086, dekker over et tidligt
domkapitel (Vitae 1908: 127). Dette ville betyde, at
det fynske stift var mere organiseret end hidtil anta-
get og dermed kunne varetage opgaven som formid-
ler af den @ldre stiftshistorie — herunder en bisperaek-
ke. Gertz antager da ogsa, at det navnte prasteskab
har nedskrevet oplysningerne om begivenhederne i
1086, som er anvendt i den senere Odenselitteratur
(Gertz 1907: 26; Missuno 2017).

Pé den baggrund er det narliggende at antage,

at ogsd teksterne Tabula, Epitafium og Passio skal
tilskrives dette prasteskab eller tidlige domkapitel,
idet de ma vare skabt, inden Knudsklosteret etable-
res (Gertz 1907: 65f; Gazzoli 2013: 72f). Er denne
antagelse korrekt, opfylder det omtalte praesteskab
to af A.M. Ciardis vaesentligste kriterier for at kun-
ne tale om et domkapitel i Odense for 1086 (Ciardi
2016: 17, 34 og 51). Dels har de udgjort en kreds,
som har veret ansvarlig for gudstjenesten ved dom-
kirken, dels har de med udformningen af Passio pa
grundlag af de optegnede begivenheder formaet at
udforme en liturgisk tekst efter europeisk forbillede
til brug som leesestykker i forbindelse med dyrkelsen
af Knud den Hellige. Nar de omtales som praste-



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

skab, clerus, og ikke som domkapitel, capitulum, hos
Alnoth, kan det haenge sammen med, at betegnelsen
capitulum forst bliver udbredt senere (Ciardi 2016:
36). Endelig kan domkapitlet, som det var tilfzeldet i
Lund (Ciardi 2016:45f), have veret organiseret efter
den tysk-romersk péavirkede Aachen-regel, hvilket
kan have diskvalificeret kapitlet i det senere regulee-
re, benediktinske domkapitels gjne.

Kilderne om den @ldste Odensekirke er saledes
mange og varierede, men samtidig flertydige og
sterkt preget af samtidens fortaelletradition, poli-
tiske a@rinder og deres trods alt fragmentariske ka-
rakter. Udgangspunktet for det kirkelige narrativ i
1000-tallets Odense er dog kirken i bred forstand, og
her kan vi nu supplere de skriftlige kilder med vee-
sentlige nye arkaologiske vidnesbyrd.

Zldre undersogelser i
Skt. Albani Kirke

Skt. Albani kirketomt har tidligere veret genstand
for arkaologisk interesse, begyndende med Henry
Petersens undersggelser op til Odenses 900-ars jubi-
leeum i1 1888. Dernaest blev der i porten til den davee-
rende leeseforening i 1917 udgravet en fradstensgrav.
1917-graven har tidligere veret sat i forbindelse med
Skt. Albani stenkirke, men ma i lyset af de nye under-
sogelser fra 2015 — sammenholdt med, at den yngre
traekirke antages at have staet helt frem mod midten af
1100-tallet — snarest knyttes til hovedskibet i den el-
dre treekirke, hvor kong Knud blev draebt, ligesom til-
feeldet ogsa er for 2015-graven (Danmarks Kirker IX.
Odense Amt. bd. 3: 1730; Arentoft 1985: 41 og 49).

Der er ingen tvingende grund til ud fra kisternes
materiale at datere gravene til stenkirkens tid. Som
eksempel kan navnes en muret grav ved en traekirke
i Sebbersund ved Limfjorden og en anden fra midten
af 1000-tallet ved en treekirke i Varnhem i Vastergot-
land (Nielsen 2004: 108f.; Birkedahl 2000: 140;
Axelsson & Vretemark 2013: 10). Begge grave var
placeret umiddelbart uden for kirken, men forholde-
ne ved Sebbersund kompliceres af, at pladsen ifolge
Nielsen ogsa rummer en omtrent jeevngammel kirke-
tomt fra en kridtstenskirke. Bade graven og stenkir-
ken har brede C14-dateringer til 1000-tallet og ind i
de tilstedende arhundreder, om end graven sandsyn-
ligvis skal placeres i forste fjerdedel af 1000-tallet
(Nielsen 2004: 119). De to materialer, tree og sten,
kan saledes optraede side om side.

Endelig raeekker de aldste stenbygninger i det
middelalderlige Danmark tilbage til 1060’erne for

9

domkirken i Dalby i Skanes vedkommende, og kend-
skabet til stenbyggeri kan formodes at have varet til
stede i de evrige stiftsbyer. Man kan dog indvende,
at grave 1 trekirker er usaedvanlige med Jelling som
markant undtagelse, men der var siden 797 intet i
kanonisk lov til hinder for, at praester — og senere
en begrenset gruppe af verdslige velgerere — kunne
begraves i kirken uden for (Andrén 2000: 8 og 16).
kong Knuds begravelse i Skt. Albani Kirkes kor var
dog pé sin tid stadig exceptionel.

1917-graven var forholdsvis darligt bevaret, idet
kun kistens hovedende og sider samt skelettet var
delvist bevaret, mens lagstenene og hele fodenden
var bortgravet i forbindelse med senere begravelser
pa stedet. Saerlig bemarkelsesverdig var imidlertid
hovednichen, der udgjordes af en egentlig fradstens-
monolit med rundet udhugning, mens bunden af
kisten blot bestod af kalkholdig grus (Bjerregaard,
Christensen & Hansen 2016b: 4; Arentoft 1985: 49).
Iszer den monolitiske hovedsten er forholdsvis usad-
vanlig 1 en dansk kontekst, men et vist slegtskab
med den naevnte og meget omdiskuterede grav fra
Sebbersund kan forsigtigt anferes (Nielsen 2004).
Graven fra Sebbersund er af Peter Birkedahl tidli-
gere foresldet inspireret fra engelsk gravtradition
(Birkedahl 2000: 141). Noget tilsvarende kan ikke
afvises for Skt. Albani Kirkes 1917-grav, hvilket vi
senere skal vende tilbage til. For nervarende ma vi
blot heefte os ved gravens type, materiale (fradsten)
og placering i skibets midte, der alt sammen tyder
pa, at vi har at gare med en grav af en vis betydning
(Arentoft 1985: 49; Andrén 2000: 8).

Den seneste storre undersogelse ved Skt. Albani
Kirke blev gennemfort i 1980’erne af Eskil Arentoft,
hvor spor af to traekirker i form af stolpehuller med
tilherende gulvlag blev pavist (Arentoft 1985: 15-
18). De fundne spor af treekirker lader sig dog tolke
pa flere mader. Udgraveren baserede sin rekonstruk-
tion af de to kirkefaser pa eksistensen af to gulvlag
af henholdsvis stampet jord og af ler(knolde) med
frédstens-smulder. Sidstnavnte gulvlag overlejrer
flere af den @ldre treekirkes stolpehuller. Selv om ud-
graveren indremmede, det ikke var muligt at give en
narmere datering af de to treekirker, argumenterede
han ikke desto mindre for, at den aldre kirke stamme-
de fra missionstiden, mens den yngre antoges at have
veeret skueplads for mordet pa kong Knud (Arentoft
1985: 36). I Projekt Middelalderbyen papegedes med
udgangspunkt i eksistensen af fradstenssmulder i de
yngste stolpehuller og det tilherende gulvlag mulig-
heden for, at der ikke var tale om to traekirker, men
snarere en (omfattende) reparation af en treekirke,



der var &ldre end fradstensbyggeriet af Skt. Knuds
Kirke, hvis byggestart blev sat til for 1086 (Christen-
sen & Madsen 1988: 101-102). Argumentationen
tog dog ikke hgjde for, at domkirken — som péavist
af Danmarks Kirker — pa dette tidspunkt var Skt.
Albani Kirke, og at fradstensdomkirken nappe har
en forgenger. Danmarks Kirkers udgangspunkt ad-
skilte sig derved fra de tidligere tolkninger, idet man
pa baggrund af Den yngre Passio og kryptens ud-
formning ansé fradstensdomkirken som pabegyndt
efter Knuds drab i 1086. Man opfattede derfor den
&ldre treekirke som stedet for mordet pa kong Knud
og daterede indirekte dennes opfoerelse til 1030 +/-
60 ar (se nedenfor). Den yngre trakirke med frad-
stens-smulder derimod tolkedes opfert efter 1086 og
som stdende frem til ”... hen imod 1100’ernes mid-
te...”, hvilket er i god overensstemmelse med de to

Kirkegard

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

eneste sikre dateringer fra trackirkefaserne. Blandt de
vaesentlige resultater fra undersogelserne i 1980’ erne
var saledes fundet af en klokkestebergrube under det
eldste gulvlag. Enkelte af de fundne stobeformsfrag-
menter er dateret ved hjelp af termoluminicens til
1030 +/- 60 ar og indikerer dermed, at kirken op-
fortes 1 perioden fra det sene 900-tal til 1000-tallet
(Danmarks Kirker IX. Odense Amt hft. 18-19: 1737).
Fra et af den yngre trakirkes stolpehuller fremkom
endvidere en ment, slaet under Svend Estridsen,
hvorfor 1047 er anfert som den tidligst mulige date-
ring for denne kirke.

2015-undersggelsen

I forbindelse med udskiftning af en fjernvarmeled-
ning hen over Skt. Albani kirketomt fik Odense Bys

Fig. 4. Rekonstruktionsplan af Skt. Albani treekirker og stenkirke med omgivende kirkegérd samt markering af den
udgravede bispegrav (3). Traekirkernes udgravede stolper (sort) og vaggrofter (red) er suppleret med rekonstruktioner,
ligesom ogsé den senere meget regulere stenkirke i vid udstreekning er en rekonstruktion. 2015-udgravningens tracé
er markeret med en rod stiplet signatur, og de tre snit er markeret 1-3. Tegningen omfatter kun udvalgte og illustrative
konstruktioner og forstyrrelser (fjernvarmekanalen) og kun et fatal af de udgravede begravelser bade inden for og uden

for kirken. Kort: M.M. Bjerregaard, Odense Bys Museer.

Reconstruction plan of St Alban’s wooden churches and stone church with surrounding cemetery and the bishop s grave
(3). The excavated posts (black) and walls trenches (red) from the wooden churches are supplemented with recon-
structions. Also, the younger and very regular stone church is to a large extent a reconstruction. The 2015 excavation

is marked with a red dotted line, and three sections are marked 1-3. The drawing only includes especially illustrative
structures and disturbances and just a few of the excavated graves both inside and outside the church.

10



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Museer i 2015 mulighed for at foretage supplerende
undersggelser. Der blev lagt tre snit (fig. 4), hvoraf
dog kun det nordligste (fig. 4, 1) ved nordkapellets
nordmur kunne underseges til undergrund, idet tal-
rige begravelser udelukkede muligheden inden for
den tidligere kirkes omrids. Dette var ogsé tilfaeldet
i det sydligste snit (fig. 4, 3), hvor vi ellers havde ha-
bet at finde spor i form af gulvlag fra den trakirke,
som blev dokumenteret i 1981, og hvori kong Knud
blev drebt.® Som det var tilfeeldet i snit 2 (fig. 4, 2)
ved den plyndrede nordvaeg i stenkirkens hovedskib,
bestod den afrensede flade i bunden af tracéet af en
rekke nedgravninger til grave, hvoraf de gverste blev

blotlagt dels i bunden af fjernvarmetracéet og dels ved
snit 3 1 en sterre reparationsgrube, som var etableret
i forbindelse med et brud pa fjernvarmeledningen i
1993.7

I bunden af reparationsgruben la et skelet i en delvist
forstyrret grav oven pa en fint tilhugget fradstensblok,
som senere viste sig at udgere en del af et kistelag, lige-
som ogsa yderligere en grav dekkede kistelaget delvist
(fig. 5). De yngre grave viser, at fradstensgraven nappe
har veeret markeret i den senere fase med stenkirke, og
det kunne saledes indikere, at sdvel betydningen af som
erindringen om fradstenskisten og den gravlagte heri
aftog allerede i middelalderen.

Fig. 5. Udgravning af bispe-
graven med yngre begravelse
pa kistelaget. Foto: Odense
Bys Museer.

Excavating the bishop's grave
with a late medieval grave on
top of the coffin lid.



Kisten

Kistens 14g bestod af fire ca. 15 cm tykke fradstens-
blokke, der pa oversiden var affasede og séledes dan-
nede en let hvaelvet form (fig. 6). Laget var hele vejen
rundt forseglet med en blanding af knust og antagelig
leesket fradsten og grus, der var grovere og bladere
end den typiske middelaldermertel. En endelig ana-
lyse af materialet foreligger ikke i skrivende stund.

Fig. 6. Den frilagte grav. Kistelaget bestod af fire frad-
stensplader: to mindre over benene, en stor over kroppen
og en lille delvist edelagt over hovednichen. De var
delvist kilet op med mindre sten og forseglet med en grov
mortel. Foto: Odense Bys Museer.

The uncovered grave. The chamfered lid consisted of four
slabs of calcarous tufa: two smaller covering the legs, a
larger over the body and a small one covering the head
space. The slabs were sealed with a coarse mortar.

Den vestligste ldgsten, der dekkede hovedenden,
var allerede pa fundtidspunktet knackket — forment-
lig som resultat af arbejdet med nedgravning og
stabning af fjernvarmekanalen, der er etableret pa
et tidspunkt efter 1929.% Det skulle senere vise sig,
at den ved forste gjekast manglende del af hoveden-

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

dens lagsten var presset ned i graven, hvor den havde
knust kraniet. De naermere omstendigheder omkring
denne haendelse kendes ikke, men konsekvensen
var ved udgravningen tydelig, idet arbejdet med den
stobte fjernvarmekanal havde skéret gravens nordve-
stre hjerne og foruden at edelaegge dekstenen over
hovedet ogsa havde fjernet hovednichens nordre
vange. Hulrummet, som fradstensvangen havde ef-
terladt sig, var imidlertid ved enten held eller omtan-

Fig. 7. Kisten med skelettet af en ca. 50-arig mand af
1,75 m hejde. Flere knogler ligger ikke i oprindelig

leje, formentlig pa grund af at graven til tider har veret
vandfyldt. Den hegjre vange i hovedrummet var fjernet
og erstattet af beton fra en fjernvarmekanal, som ses i
averste hojre hjerne. Foto: Odense Bys Museer.

The grave with the skeleton of a man c. 50 years of age
and about 1,75 metres tall. Several bones are not in ori-
ginal position likely a sign, that the grave occasionally
have been flooded. The headstone on the right-hand side
was replaced by concrete in connection with a pipe for
district heating. The pipe is seen cutting the grave in the
upper right corner.

12



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

ke blevet stobt ud med kanalens beton, saledes at den
oprindelige stens aftryk var bevaret, og gravrummet
fortsat var forholdsvis velbeskyttet og stabilt.

Efter at dakstenene var leftet vaek fra kisten,
fremstod gravrummet karakteristisk for de stenbyg-
gede grave i forste del af middelalderen: trapezfor-
met og med en separat niche til hovedet (fig. 7). Hver
langside bestod af'to store, regulare fradstensblokke,
hvor sammenstedende kanter var fuget med oven-
navnte blanding af knust fradsten og grus, der ogsa
udfyldte et par manglende hjerner indvendigt. Tyk-
kelsen af fridstensblokkene var lige omkring 20 cm
pa ner gavlen i fodenden, som kun var 10 cm tyk.
Bunden af graven bestod af seks fliser ligeledes af
tilhugget fradsten, men af en anden, finere og mindre
pores type end den, der var anvendt til siderne og 18-
get (Larsen 2016: 4). Fliserne havde gennemgéende
samme storrelse pa den ene led (54 cm), og det er
sandsynligt, at de oprindeligt har veret tiltenkt en
anvendelse andetsteds; méske som gulvbelagning
i en fase af Skt. Albani Kirke el. lign. Herfor taler
ogsé, at flisernes dimensioner i den primere tilvirk-
ning ikke var tilpasset gravens bundform. Kistens
indvendige hovedmal er 170 cm fra fodenden til ho-
vednichen, som udger yderligere 29 cm, saledes at
hele kisten er teet ved 2 m lang. Bredden varierer fra

fodendens 31 cm til 66 cm ved skuldrene, mens ho-
vednichen er 23 cm bred. Dybden er 37 cm (Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a: 142ff).

Manden

Professor dr.med. Jesper Boldsen fra SDU har be-
stemt personen i kisten som varende en mand midt
i 40’erne eller i begyndelsen af 50’erne. Trods sine
ca. 175 cm har han ikke fyldt kisten helt, og hovedni-
chen kunne séledes meget vel have givet plads til en
bispehue, som det kendes fra andre bispegrave. Ved
mandens hejre hofte/hdnd var placeret et fornemt
nadversat, fremstillet i rent selv (fig. 8), der date-
res til 1000-tallet og formentlig anden halvdel heraf
(Bjerregaard 2017, denne publikation).

Det er pa baggrund af den samlede analyse af
nadversattet, kistens karakter og gravens placering
i netop Skt. Albani treekirke, at graven tolkes som en
bispebegravelse (Bjerregaard, Christensen & Hansen
2016a, Bjerregaard, Christensen & Hansen 2016b,
Bjerregaard 2017, denne publikation).

Skelettet er blevet 14C-dateret pd Aarhus AMS Cen-
ter (AAR-23976) og kan som forventet med stor sand-
synlighed dateres til 1000-tallet (20, 74,7% 980-1050,
16,3% 1083-1127, 4,4% 1136-1152 - se bilag 1), hvil-

Fig. 8. Nadversettet in situ ved
bispens hejre hand og hofte.
Foto: Odense Bys Museer.

The eucharistic set in situ at the
bishop s right hand and hip.



ket bekraefter den kunsthistoriske datering af nadver-
settet. Maling af kvealstofindholdet tyder desuden
pa, at den marine fodeandel har udgjort mindst 15%,
hvilket kan sammenholdes med traditioner i den ro-
mersk-katolske kirke i forbindelse med fasten.

Bispegraven

Fundet af bispegraven i 2015 rejser flere spargsmal,
hvoraf et par stykker tages op her: Hvem er den grav-
lagte, og hvorfor gik kendskabet til de tidligste bisper
i Odense tabt allerede i middelalderen som papeget
ovenfor? Skal drsagerne hertil primert findes i de helt
lokale forhold, eller kan vi skabe en yderligere forsté-
else af fundet ved at satte det ind i en (inter)-natio-

nal politisk kontekst og spillet om magten i det sene
1000-tal?

Hoem er han?

Den bedste kilde til bestemmelse af den gravlagtes
baggrund er — pa trods af forseg med DNA- og iso-

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

topanalyser® — en datering af graven og en analyse af
gravgaverne, dvs. nadversettet (fig. 9). Nadversattet
er her centralt, idet det direkte viser hen til samti-
dens (hans egen eller omgivelsernes) opfattelse af,
hvem han var. I segen efter paralleller er det oplagt
at vende blikket mod det tysk-romerske rige, da den
danske kirke havde meget taette band til Nordtysk-
land i store dele af 1000-tallet. Iser to diske fra Bre-
men anses som nare paralleller til disken fra Odense.
Den ene tilskrives arkebiskop Liemar, der i perio-
den 1072-1101 efterfulgte erkebiskop Adalbert,
mens endnu en tet parallel er produceret i anden del
af 1000-tallet eller tidligt i 1100-tallet og tilskrives
erkebiskop Friedrich, der fulgte efter i perioden
1104-1123 (Elbern 1963: 52f, 68). Kalken fra Oden-
se-sattet minder om disse og barer dertil arkaiske
treek, der stilmaessigt peger tilbage mod karolingisk
tid (Bjerregaard, Christensen & Hansen 2016a: 148).
Den grundleggende form af alterkalken fra Odense
er ogsa nart beslegtet med den kalk, som @rkebi-
skop Gervasius af Reims fik med sig ved sin ded i
1067 (Elbern 1963: 35, 38, 72).

Fig. 9. 1000-tals nadversattet i naesten rent salv. Arkaiske treek er koppens klokkeform med underdel med baeger-
bladslignende bukler. Foto: Jens Gregers Aagaard, Odense Bys Museer.
The eleventh century eucharistic set in almost pure silver. Archaic traits are the bell-shaped cup and leaf like bottom.

14



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Den samlede vurdering af nadversettet peger alt-
sa tydeligt i retning af en datering til anden halvdel af
1000-tallet eller det tidlige 1100-tal og har samtidig
et stilistisk ophav i det tysk-romerske rige, i saerde-
leshed 1 de nordvestlige arkebispesaeder med Ham-
borg-Bremen som det mest oplagte (Bjerregaard
2017, denne publikation). Graven med nadverszattet
ma imidlertid veere &ldre end 1095, hvor byggeriet
af den senere Skt. Knuds Kirke var sa fremskredent,
at det blev besluttet at overflytte Knuds og Bene-
dikts gravsteder og Skt. Alban-relikvierne til den
nye kirke. Fra da af m& Skt. Knuds Kirke anses som
Odenses domkirke og dermed som gravkirke for by-
ens bisper. Graven i Skt. Albani Kirke ma samtidig
vaere yngre end 1020’erne, hvorfra vi kender navnet
pa den forste biskop p& Fyn, Reginbert. Bortset fra
Reginbert og senere Hubald, der var biskop i Odense
ved Knuds helgenkéring i 1100, kender vi som tidli-
gere anfort kun til én bisp — Eilbert.

Om det virkelig er biskop Eilbert (fig. 10), vi
har fundet i fradstensgraven i 2015, kan vi selvsagt
ikke afgere entydigt. Men forbindelsen synes teet til
Hamborg-Bremens arkebispesade, og kombineret
med den gennemforte C14-datering taler meget for,

at der rent faktisk er tale om Eilbert. Eilbert kender
vi udelukkende fra Adam af Bremens krenike, hvor
det — pa baggrund af skrivelser fra savel arkebisp
Adalbert som pave Alexander II — fremgér, at Eil-
bert fra 1059 og i arene, der fulgte, kom pa kant med
moderkirken. Man fornemmer, at Eilbert som dansk
bisp blev en del af det sene 1000-tals storpolitiske
magtspil med paver, kejsere, arkebisper og konger
som de magtfulde stridende og lokale bisper som
nyttige brikker.

Fundet af, hvad der formodes at veere Eilberts grav
og legeme (skelet) i Skt. Albani Kirke, har aktualise-
ret et meget oplagt spergsmal: Hvorfor gik narrativet
og hukommelsen om denne meget betydningsfulde
biskops grav tabt allerede i middelalderen, kort efter
at Adam af Bremens kirkekrenike blev nedskrevet,
og hvorfor blev biskoppens grav ikke overfort til den
nye domkirke, der stod klar kun godt to artier efter
hans ded? Man kan overveje, om en sadan fysisk og
mental negligering eller ligefrem udviskning af bi-
spens minde afspejler en forsatlig og neje orkestre-
ret politisk handling som del af et komplekst spil om
magt og indflydelse i Nordeuropas sene 1000-tal.

SRS e e e

15

Fig. 10. Hamsforts fremstilling
i sin bispehistorie af biskop
Eilbert og kong Svend Estrid-
sen. Foto: Series episcoporum
Otthoniensium (GKS 3645),
Det Kongelige Bibliotek.
Hamsfort's vision of bishop

) Eilbert along with king Svend
Estridsen.



Graven som politisk redskab

Ligesom tilfzeldet var for konger, stormand og den
ovrige samfundselite, sd var ogsa de middelalderlige
bispers gravsteder vigtige politiske monumenter og
markerer af prestige, kontinuitet og legitimering af
tilhersforhold, overherredemme m.v. Som led i sin
legitimering var stiftet ogsa interesseret i at bevare
bispernes minde, idet en lang bisperaekke omfattende
de tidlige, missionerende bisper kunne styrke bispe-
sadets position over for andre kirkelige institutio-
ner. Et eksempel herpa er hovedkilden til den tidlige
danske kirke, Adam af Bremen. I sit staerkt redigere-
de verk om @rkesaedet Hamborg-Bremens historie
oplister han omhyggeligt arkebiskopperne og deres
fortjenester med fokus pa sin samtidige Adalbert og
er desuden omhyggelig med at naevne placeringen af
deres grave 1 katedralen Bremen St. Petri (Adam af
Bremen 1968: 101, 111, 122; Gelting 2004: 170).
Skikken med at overfore sarlige personers grav-
steder for at understotte forskellige narrativer og
politiske hensigter var almindelig praksis i Nord-
vesteuropa i vikingetid og aldre middelalder. F.eks.
beretter kilder om den engelske arkebiskop £ltheah
af Canterbury, der i 996 forflyttede og relancerede
gravmelet for biskop &Athelwold af Winchester i en
ambition om at styrke kulten og narrativet forbun-
det med den dede biskop (Rumble 2012: 167). Fra
Danmark kender vi i forbindelse med om- og nybyg-
ning af domkirkerne i Roskilde og Ribe eksempler
pa, at man har overfort udvalgte bispers knogler til
den nye domkirke, hvormed de flyttede bisper ma
tilleegges betydning for stiftets og kirkens selvforsta-
else (Danmarks Kirker Ill. Kobenhavns Amt, bd. 4:
492 og 500f og XIX. Ribe Amt, hft. 7-8: 552). At
det tillige var en praksis, man kendte i Odense i det
sene 1000-tals magtspil, fremgar af overflytningen
af bade Knuds og Benedikts knogler fra Skt. Albani
Kirke til den nyopferte Skt. Knuds Kirke i 1095.
Som sadan kunne vi forestille os, at det at efter-
lade og tilmed udviske en evt. markering af biskop-
pens grav i en kirkebygning, som efter 1095 var en
sekunder kirke 1 Odense, reelt kan opfattes som en
strategisk handling i konsolideringen af en ny kirke-
historie. For vi gar videre med denne teori, skal det
dog bemaerkes, at det er generelt for Odense, at kend-
skabet til de eldre bispegrave er begraenset (Dan-
marks Kirker IX. Odense Amt, hft. 8-10: 700). Forst
fra 1300-tallet har vi kendskab til enkelte bispegra-
ve, hvilket ma tolkes sédan, at heller ikke bispegra-
vene i Skt. Knuds fradstensdomkirke nedvendigvis
markeredes synligt i den nu stdende teglstenskirke.

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Tilsvarende kan slgjfningen af markeringerne af
1000-tallets bispegrave i Skt. Albani trakirke vere
sket i forbindelse med, at kirken blev ombygget i
sten. Formentlig omtrent samtidig med denne om-
bygning sker der ca. 1140 en overdragelse af dele
af Knudsklosterets rettigheder over Skt. Albani Kir-
ke til provsten og menigheden, hvilket ligeledes kan
have bidraget til, at graven forsvandt (Diplomatari-
um Danicum 1. tk bd. 2: 71, 77).

Det kan dog havdes, at der med eksistensen af
et domkapitel pa davaerende tidspunkt har veret en
tradition om stiftets (korte) bisperakke. Stillet over
for en manglende bevarelse af graven og mindet om
forgeengere i embedet senere i middelalderen og
i litteraturen kan man overveje, om der er tale om
en bevidst handling. En mulig &rsag kunne hange
sammen med, hvordan man senere enskede at forme
Odense bispestols historie. Har man for eksempel
onsket at opfatte overflytningen af kong Knud sével
som bispesadet til Skt. Knuds Kirke og den efterfol-
gende helgenkaring 1100 som en nygrundlaeggelse,
kan man have valgt at lade bisperakken begynde
med Hubalds skrinlaeggelse af helgenen i 1100. Til
den ende har det uden tvivl hjulpet, at domkapitlet
1 1117 fusioneredes med Knudsbredrene, saledes at
der heller ikke administrativt blev nogen kontinui-
tet tilbage for kong Knuds ded og heller ikke nogen
grund til at mindes tidligere bisper (Diplomatarium
Danicum 1. rk bd. 2:42).

Man kan endvidere pege pa, at den tidlige Odense-
litteratur (Tabula og Passio) ifelge Gertz formo-
dentlig blev skrevet af en person med engelsk bag-
grund omkring 1095 (Gertz 1907: 46 og 65; Missuno
2017), og kong Knuds valg af relikvier fra de en-
gelske helgener Skt. Alban og Skt. Oswald. Pa sam-
me vis udger den senere indkaldelse af munke fra
klosteret i Evesham, som tilherte det vesteuropeiske
klostervaesen snarere end den tysk-romerske udgave,
i sig selv et brud med hidtidig praksis, idet de aldre
regelbundne klostre i Danmark ser ud til at have de-
res baggrund i det tysk-romerske rige (Nyberg 2000:
34). Saledes Dalby, der blev oprettet af den derveae-
rende tyske bisp Egino, og Allehelgenskloster uden
for Lund, som fik en abbed fra St. Pantaleon 1 Kgln
(Janson 2016: 107 og note 122; Krongaard Kristen-
sen 2013: 48 og note 5).

Hvis vi fortsetter i det politiske spor, kan vi be-
tragte fundet af bispegraven i Skt. Albani Kirke i en
leengere historisk kontekst (fig. 11) som eksponent for
samtidens narrativer om Odenses og Danmarks kirke-
vaesen pa baggrund af de meget omskiftelige internati-
onale politiske forhold i anden halvdel af 1000-tallet.

16



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Efter at have varet nert forbundet med den en-
gelske kirke og @rkebispesaedet i Canterbury i be-
gyndelsen af 1000-tallet blev gvrigheden over den
danske kirke i 1047 bekraftet som tilherende Ham-
borg-Bremen (Diplomatarium Danicum 1. tk bd. 1:
492). Omkring ti ar senere (i 1050’erne) blev erke-
biskop Adalberts klerk, Eilbert, udnaevnt fra Ham-
borg-Bremen som biskop pa Fyn, formodentlig som
led i omstruktureringen af de danske stifter (Gelting
2004: 189). Kort efter opstod der imidlertid en strid
mellem FEilbert i Odense og Adalbert fra Ham-
borg-Bremen.!°

Konflikten mellem Eilbert og aerkebiskop Adal-
bert/pavestolen, som tilsyneladende var blevet stottet
af de ovrige danske biskopper generelt,' udviklede
sig ligeledes fra tiden omkring 1059/1060 og medfor-
te fa ér efter, at pave Alexander 2. forbed den danske
konge og hans folk at have relationer og samkvem
med biskop Eilbert. Den direkte arsag var, at Eilbert
var udeblevet fra aerkebiskop Adalberts synoder i tre
pa hinanden folgende ar op til 1062 (Diplomatarium
Danicum 1.1k bd. 2: 5 og 6).

Biskop FEilbert dede 1 1072 og blev med al sand-
synlighed begravet i sin domkirke, Skt. Albani Kir-
ke 1 Odense, medbringende et personligt nadversat,
som det var skik og brug for de nordtyske'? (erke)
bisper pa denne tid og i seerdeleshed i Hamborg-Bre-
men, hvorfra Eilbert var blevet ordineret mere end
et tiar forinden. Konflikten mellem Eilbert og arke-

biskoppen af Hamborg-Bremen og iser Eilberts til-
sidesettelse af pavehenstillingerne om fremmede til
de arlige synoder mé — i hans nare samtid — have
skabt en belastet fortaelling om Eilbert — i Rom savel
som i Hamborg-Bremen.

1 1075 — blot tre ar efter Eilberts (og Adalberts)
dod — udviklede striden imellem pa den ene side pa-
veinstitutionen i Rom, ved Gregor 7., og pa den anden
side den tyske konge, Henrik 4.'* og hans biskopper
sig imidlertid markant, da Investiturstriden for alvor
bred ud i et spil bl.a. om magten til at udnevne de
magtfulde biskopper. Modsat situationen i Eilberts
og xrkebiskop Adalberts tid, blev danske tilsidesaet-
telser af Hamborg-Bremen og erkebiskop Liemar!'*
tydeligt stottet af paven i midten af 1070’erne. Dette
som en del af ambitionen om at etablere en uathan-
gig nordisk kirke, fuldstendig lesrevet fra arkebi-
sperne i Hamborg-Bremen og indflydelsen fra den
hellige romerske kejser (Diplomatarium Danicum
1,2: 11, 12, 13, 17 og 19).

I juli 1086 blev den danske konge Knud 4. (d.
Hellige) dreebt i Skt. Albani Kirke i Odense. Kongen
blev begravet i samme kirke som Eilbert 14 &r tid-
ligere, men det var kun Knud og hans broder Bene-
dikt, der i 1095 blev overfort til den helt nybyggede
katedral (Skt. Knuds Kirke) i en periode, da ambitio-
nen om et uafthengigt nordisk arkebispesade stadig
var ved at tage form.

Det forekommer rimeligt at formode, at hverken

Bishops in Odense

Reginbert (Canterbury)

--Eilbert (Hamburg-Bremen)--

1020s 1047 1050s 1062

---Hamburg-Bremen Archdiocese---

(1047, etc.).

Eilbert in conflict with
Hamburg-Bremen, Adalbert,
and Pope Alexander II.

Historical events

1072 1075

Papal sovereignty in Denmark: Pope Clemens I

) Hubald (England/Lund)
Investiture Controversy

1086 1095 1100 1103

King Canute T Lund

Archdiocese
King Canute

transferred Saint Canute

Monasteries in Evesham and Odense
establish a formal brotherhood.

Archbishop Liemar of Hamburg refuses to
summon the Danish bishops to a German
synod as stipulated by Pope Gregor VI.

Pope Gregor VI suggests that the Danish King Svend
Estridsen establish an archdiocese in Denmark.

Fig. 11. Tidstavle med udvalgte punkter i 1000-tallets danske kirkehistorie.Tavle: Jesper Hansen.
Time table for selected events in the eleventh century Danish ecclesiastical history.

17



konge, pave eller den danske kirke i den kontekst
(1090’erne) havde nogen interesse i at ’dyrke” min-
det om Eilbert, der netop kunne ses som et symbol
pa og en legitimerende henvisning til Hamborg-Bre-
mens arkebispesaede og den tysk-romerske kejsers
overherredomme over den danske kirke, safremt
Eilberts gravsted blev flyttet med til den nye kirke.
Eilbert var, uanset om han og hans stetter ville ken-
des ved det eller ej, udnaevnt fra Hamborg-Bremen,
og det synes nappe sandsynligt, at paven ville have
vardsat en fortsat politisk iscenesattelse af Eilbert 1
den nye kirkebygning i betragtning af de personlige
savel som historiske forhold fra 1060’erne. Eilbert
reprasenterede trods alt en pamindelse om det ueon-
skede overherredemme fra Hamborg-Bremen og den
kejserlige magt, og samtidig havde Eilbert forbrudt
sig imod det pavelige saede i arevis ved at naegte
at deltage i synoden i Hamborg-Bremen. At denne
méde at negligere ®rkebispesedet Hamborg-Bremen
blot fa ar efter Eilberts ded blev pavens politik, synes
ikke at have kunnet formilde den brede, som Eilbert
symboliserede, da han havde overtrddt erkebispens
bud og pavens vilje og dermed den kirkelige institu-
tion som sadan.

Som en hypotese kan det foreslds, at kongens og
kirkens overflytning af kong Knud og selve bispesto-
len til Skt. Knuds Kirke i 1095 i kombination med
Knuds helgenkaring i 1100 og oprettelsen af et selv-
steendigt dansk/nordisk erkebispesaede i 1103/1104
skal ses som elementer i en reel nyetablering. Ikke kun
af'kirken i Odense som en bygning, men af bispesadet
og den danske kirke som institution; fri fra tysk-ro-
mersk overherredemme.

At dette var middelalderens synspunkt, kan maske
ligefrem finde stotte i de bispevers, som Cornelius
Hamsfort den Yngre (1546-1627) citerer i sin kreni-
ke om Odenses biskopper. Som pavist af Nyberg og
Saaby Pedersen ma versene stamme fra en middelal-
derlig, rimet bispekronike, hvor biskop Hubald omta-
les som ”...den forste til at patage sig et mere regulaert
styre, og han var en fremragende biskop.” Omtalen
af Hubald — og ikke Reginbert eller Eilbert som Fyns
forste biskop — forklares ved, at netop Hubalds em-
bedsperiode blev opfattet som en egentlig “ny begyn-
delse” og dermed en anledning til reguleert at omskri-
ve stiftets historiske narrativ (Nyberg og Pedersen
1980: 84) som del af en selvstaendig dansk kirke.

I Odense, Danmark og Rom ma vi nok forestil-
le os, at biskop Eilbert sandsynligvis er blevet be-
tragtet som et symbol pa Hamborg-Bremen og den
tysk-romerske kejser i en storpolitisk sammenhang
uanset Eilberts handlinger og konflikt med netop

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Hamborg-Bremen. P& den méade har det formentlig
veaeret opportunt at forbigad og negligere Eilberts per-
son i forbindelse med etableringen af den nye uaf-
haengige kirke i Odense, bundet til Rom snarere end
Hamborg-Bremen.

Med denne teori for gje om Eilberts gravsted skal
vi kort vende blikket tilbage til den fradstensgrav,
der blev omtalt indledningsvis som 1917-graven.
De nye undersogelser fra 2015 setter sdledes ogsa
denne grav i et helt nyt perspektiv, idet vi nu anser
det som overvejende sandsynligt, at ogsa denne grav
kan udgere en reguler bispegrav. I det tilfzelde er det
oplagt at have biskop Reginbert i tankerne, da han
i 1020’erne blev udvalgt fra Canterbury i England
af Knud den Store og indsat pad Fyn. Maske er dette
baggrunden for den afvigende gravkiste og de mang-
lende biskoppelige symboler, ndr man sammenligner
med Eilberts formodede grav. Bade 1917-graven og
det nye fund underbygger péd den made den tidlige-
re fremsatte antagelse om, at Skt. Albani Kirke har
fungeret som reguler domkirke i 1000-tallet og for-
mentlig helt frem til overflytningen af kong Knuds
knogler til den nye Skt. Knuds Kirke i 1095, idet det
ma antages, at bispestolen flyttede med ved samme
lejlighed (Danmarks Kirker IX. Odense Amt, bd. 3:
1730; Vitae 1908: 552).

Konklusion

I ovenstaende er fremlagt en reekke skriftlige og ar-
kaeologiske kilder, der alle tjener det formal at place-
re og forsta fradstensgravene fra Odense Skt. Albani
Kirke i en lokal savel som national og international
historisk kontekst. De meget konkrete tolkninger om
ise@r personspergsmalene, der fremlaegges i artiklen,
er i sagens natur fremsat som teorier, men vi opfatter
pa baggrund af det tilgengelige kildemateriale teori-
erne som verende steerke og dette i seerdeleshed for
2015-graven, hvorfra en kombination af grav-arki-
tektoniske, historiske kilder, stilstudier af nadverset-
tet og naturvidenskabelige analyser alle peger kraf-
tigt mod Eilbert, der var bisp i de for Danmark helt
afgerende &r omkring Svend Estridsens reformering
af den danske kirke. Dette i en periode, da Europas
magtigste fyrster, konger, kejsere og paver kempe-
de indeedt om styringen af kirken, hvis magt var ha-
stigt stigende.

Pé den scene kan hypotesen om den hidtil for-
somte og glemte biskops grav i Skt. Albani Kirke
tjene som et eksempel pé, hvordan handteringen af et
kirkeligt narrativ kan have varet brugt aktivt i etab-
leringen af en uathaengig dansk kirke i slutningen af

18



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

1000-tallet. Eksemplet viser dermed ogsé, hvordan
international politik pd makro-niveau — kendt fra pa-
velige og kongelige korrespondancer — kan have pa-
virket pa et lokalt mikro-niveau og omvendt.

Summary

The Tomb and the Man in St Alban's Cathedral,
Odense - a source to eleventh-century episcopal hi-
story of Denmark

In 2015, archaeologists from Odense City Museums
unveiled a remarkable tomb of calcareous tufa at the
site of St Alban’s Church, Odense (figs. 4 and 6). The
tomb is interpreted as the oldest extant bishop’s gra-
ve in Denmark and the aim of this paper is to suggest
ways in which it may inform our knowledge of Da-
nish ecclesiastical history of a period that saw the
emergence of an independent Danish Church. The
find consisted of a stone coffin of trapezoidal shape
with added space for the head (fig. 7). Inside, the
body of a male aged about 50 and measuring 1.75 m
in height was discovered together with a silver chali-
ce and paten (figs. 8 and 9), which identified him as
a bishop. The find confirmed earlier suggestions that

19

St Alban’s Church was actually the cathedral of the
diocese of Odense during the eleventh century until
¢.1095 when the Bishops See moved to the new Ca-
thedral of St Canute the Holy, some 75 m away (fig.
3). The person in the grave is most likely bishop Eil-
bert, one of the German Archbishop Adalbert’s men,
who held the office of bishop from the 1050s to 1072
(fig. 10). Knowledge of the grave had clearly vanis-
hed already in the Middle Ages (fig. 5). This lack
of commemoration is explained as part of a dispute
between the Archbishop of Hamburg-Bremen (the
head of the Danish Church) and the Danish kings
about the formation of an independent archdiocese
of Scandinavia, which was successfully achieved
in 1103. The second part of this paper discusses the
ways in which the episcopal history of Odense had
been manipulated to the extent that earlier German
bishops, known and unknown, were ‘forgotten’, and
a fresh start to diocesan history was made with the
elevation of the Shrine of Canute the Holy in the new
cathedral in 1100 along with the instalment of a new
cathedral chapter adhering to the rule of St Benedict,
as described in a medieval list of bishops (figs. 1, 2
and 11).



JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Bilag 1:

AMS-maling samt en analyse af hhv. alder og fedegrundlag pa baggrund af en knogle fra bispegraven i Skt.
Albani Kirke. OBM3183x85

SamplelD |AAR Name [Material Collag |C14 StDev [pMC StDev [d13C [StDev [d15N |StDev |C:N StDev |Carbon |StDev i [Reservoir i Calil age
(species) en age (CF- (CF- ratio fraction n and calibration
Yield CN) CN) (TCD) (TCD) fractio
n
28020 23976 |OBM3183x8|Bone 0,006 |1062 |22 87,52 (0,33 [-19,4 0,25 |13,65]0,4 |3,259)0,01 |27,117|0,01 |9,708 [0,01 ([Local Danish Marine | 68.2% probability
5 (human) Reservoir corrected 991AD (65.2%) 1040AD

age: 1003 BP £ 30 1110AD ( 3.0%) 1115AD
Reservoir age 59 c14y | 95.4% probability

(400 *0,15) 980AD (74.7%) 1050AD
1083AD (16.3%) 1127AD
1136AD ( 4.4%) 1152AD

OxCal v4.2.3 Bronk Ramsey (2013); r:5; IntCal13 atmospheric curve (Reimer et al 2013)
-23976 Combine 15 % marin R_Date(1003,30)
68.2% probability
(65.2%) 991-1040calAD
(3.0%) 1110-1115calAD
95.4% probability
(74.7%) 980-1050calAD
(16.3%) 1083-1127calAD

1200

TTTTTTT

1100

1000

Radiocarbon determination (BP)

900 F
800
700 f— B | u
3 L ] L ] L1
EI 1 1 1 1 1 I L 1 L 1 L 1 L 1 1 I 1 1 1 1 1 1 1 1 1 I 1 1 1 1 1 L 1 1 1 I 1 1 1 1 1 1
900 1000 1100 1200

Calibrated date (calAD)

Mundtlig besked 8.6.2016 fra ph.d. Marie Kanstrup, Aarhus AMS Centre,
der har forestdet de konkrete AMS-analyser.

”Ud fra denne isotopanalyse synes der at vere tale om en marin fedeandel pa ca. 15 %. Ovenstdende er et
plot med den kalibrerede alder. Der er lidt usikkerhed behaftet med beregningen, og derfor er usikkerheden
oget en lille smule for at tage hejde for dette. 15N-vaerdien er ret hej, s& vi kan ikke udelukke, at der kan vere
mulighed for en form for ferskvandsreservoir-effekt. Det er umiddelbart ikke muligt at kvantificere dette,
hvorfor dateringen ber opfattes som en terminus post quem alder. Vi ser nogle lidt anderledes vardier for C%
og N% end det, der generelt er geeldende for god kvalitet. Dette er med til at understrege, at der ikke er tale om
velbevaret knoglemateriale. Alternativt er det et udtryk for, at der er tale om nogle andre nedbrydningsforhold
i kisten, end hvad vi ellers ser i begravede knogler. Ved at anvende ultrafiltrering sikrer vi, at vi anvender det
kollagen, der minder mest om in vivo kollagen til datering og isotopanalyse. I selve forbehandlingen afsyrer vi
proven som det forste, hvilket fjerner al kalken (apatit) i knoglen — og dermed hgjst sandsynligt ogsé evt. oplest
kalk fra fradsten. Sammenligning af isotopveardierne med vaerdier fra vikingetiden (Galgedil) pa Fyn og mid-
delalderbefolkning i Holbaek kan foretages med udgangspunkt i et studie af samme forfatter (Kanstrup 2008:
120). Her fremgar det, at gaes og hens kan have forhgjede 15N-vaerdier, hvilket yderligere gor det vanskeligt
at bestemme bispens kost i detaljer.”

20



GRAVEN OG MANDEN I DOMKIRKEN SKT. ALBANI ODENSE

Litteraturliste

Adam af Bremen. 1968: De hamburgske cerkebispers
historie og Nordens beskrivelse. C.L. Henrichsen
(red.). Kebenhavn.

Andrén, A. 2000: Ad sanctos — de dodas plats under
medeltiden. Aikuin 27. Hajbjerg, s. 7-26.

Arentoft, E. 1985: Sankt Albani Kirke. I: E. Arentoft
et al. (red.): Albani Kirke og Torv. Fynske Studier
XIV. Odense, s. 7-60.

Axelsson, T. & M. Vretemark 2013: Varnhem innan
munkene kom. Viastergdtlands Museum.

Birkedahl, P. 2000: Sebbersund. I: Steen Hvass og
Det Arkeeologiske Neevn (red.) Vor skjulte kultur-
arv. Arkeeologien under overfladen. Til Hendes
Majestceet Dronning Margrethe 11 16. april 2000.
Det Kongelige Nordiske Oldskriftselskab og Jysk
Arkaologisk Selskab (udg.) Kebenhavn, s. 140-
141.

Bjerklund, O., H. Holmboe & A. Rehr 1967: Politi-
kens historiske atlas. Kebenhavn.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen
2016a: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Muse-
er2016. s. 139-155.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen
2016b: Tidlig bispegrav i Odense. Skalk 2016, nr.
5,s.3-9.

Christensen, A. & P.K. Madsen 1988: Middelalder-
byen Odense. Projekt Middelalderbyen bd. 5.
Viby J.

Ciardi A.M. 2016: On the Formation of Cathedral
Chapters and Cathedral Culture. Lund, Den-
mark, and Scandinavia, c¢. 1060-1225. Disserta-
tion. Lund.

Diplomatarium Danicum 1938-. Det danske Sprog-
og Litteraturselskab (udg.). Kebenhavn.

Danmarks Kirker 1933-. Kebenhavn.

Den Store Danske Encyklopcedi. Bind 8. 1997. Ko-
benhavn.

Elbern, V.H. 1963: Der eucharistische Kelch im
frithen Mittelalter. Zeitschrift des deutschen Ve-
reins fiir Kunstwissenschaft, bd. XVII. Berlin,

s. 1-76.

Ewald, P. 1880: Die Papstbriefe der Brittischen Sam-
lung. Neues Archiv der Gesellschaft fiir dltere
deutsche Geschichtskunde zur Beforderung einer
Gesamtausgabe der Quellenschriften deutscher
Geschichten des Mittelalters. V. Hannover,

s. 275-414.

Gazzoli, P. 2013: Anglo-Danish Connections and the
Origin of the Cult of Knud. Across Solundarhaf:
Connections between Scotland and the Nordic

21

World. Selected Papers from the Inaugural St.
Magnus Conference 2011. Journal of the North
Atlantic. Special Volume 4, s. 69-76.

Gelting, M.H. 2004: Elusive bishops: Remembering,
Forgetting and Remaking the History of the Early
Danish Church. I: S. Gilsdorf (red.): The Bishop:
Power and Piety at the First Millenium. Neue
Aspekte der europdischen Mittelalterforschung 4,
Miinster, s. 169-200.

Gelting, M.H. 2010: Viborg Stifts grundleggelse og
den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. Fra Vi-
borg-egnen. Arg. 75, s. 11-31.

Gertz, M. Cl. 1907: Knud den Helliges Martyrhisto-
rie scerlig efter de tre celdste Kilder. Kebenhavn.

Janson, H. 2016: Sven Estridsson, Hamburg-Bremen
och paven. I: L.C.A. Sonne & S. Croix (red.):
Svend Estridsen. Odense, s. 81-107.

Jorgensen, E. 1935: Eilbert. Dansk Biografisk Leksi-
kon. Bind VI. Kebenhavn, s. 267.

Kanstrup, M. 2008: Madkultur — vane og variation.
Koststudier baseret pd isotopanalyser af skelet-
materiale fra vikingetidsgravpladsen Galgedil
pd Nordfyn. (Upubl. magisterkonferens, Aarhus
Universitet). http://phys.au.dk/fileadmin/site_fi-
les/forskning/ams/Speciale Kanstrup.pdf

Krongaard Kristensen, H. 2013: Klostre i det middel-
alderlige Danmark. Jysk Arkaologisk Selskabs
Skrifter 79. Hajbjerg.

Larsen, G. 2016: Bestemmelse af bjergarter i bispe-
grav fra 1000-tallet, Albani Torv, Odense. 2016.
NIRAS projektnr. 222753. Odense.

Missuno, M.B. 2017: Alnoth og den aldste dan-
markshistorie. I: M. Runge & J. Hansen (red.):
Katalog til udstillingen “Knuds Odense - Vikin-
gernes by”. Odense Bys Museer. Under udgivelse.

Nielsen, J.N. 2004: Sebbersund — tidlige kirker ved
Limfjorden. I: Niels Lund (red.): Kristendommen
i Danmark for 1050. Et symposium i Roskilde den
5.-7. februar 2003. Roskilde, s. 103-122.

Nyberg, T. 2000: Monasticism in North-Western
Europe, 800-1200. Aldershot.

Nyberg, T. & F.S. Pedersen 1980: De latinske vers
om Odenses middelalderlige biskopper. Fynske
Arboger 1980. s. 76-98.

Olrik, H. 1892: Den danske biskop Tymme (Thiet-
mar) af Hildesheim. Historisk Tidsskrift, 6. Reek-
ke, Bind 3 (1891-1892), s. 692-710.

Olrik, H. 1905: Konge og Preestestand i Danmark
indtil 12. Arhundredes Begyndelse. Kobenhavn.

Rumble, A.R. 2012: From Winchester to Canterbury:
Zlheah and Stigand — Bishops, Archbishops and
Victims. [: Alexander R. Rumble (red.): Leaders



of the Anglo-Saxon Church: From Bede to Sti-
gand. Woodbridge, s. 165-182.

Schmeidler, B. 1927: Kaiser Heinrich IV und seine
Helfer im Investiturstreit. Stilkritische und sach-
kritische Untersuchungen. Leipzig.

Skyum-Nielsen, N. 1971: Kvinde og slave. Kaben-
havn.

Steenstrup, J. 1896: Danmarks Riges Historie. Bd. 1.
Oldtiden og den @ldre Middelalder. Kebenhavn.

Vitae Sanctorum Danorum 1908-12. M. Cl. Gertz
(red.). Kebenhavn.

Worsaae, J.J.A. 1863: Den danske Erobring af Eng-
land og Normandiet. Kebenhavn.

Noter

! Egtheden af flere af de navnte dokumenter opfattes som tvivl-
som, og nogle opfattes ligefrem som regulaere falsummer, etab-
leret med konkrete politiske hensigter for eje (jf. Diplomatari-
um Danicum-noter om de enkelte dokumenter).

2 Denne skrivelse, dateret april 846, opfattes som en forfalskning.
Konteksten for forfalskningen er omdiskuteret, men Bernhard
Schmeidler opfatter den udfert som del af en omfattende for-
falskningskultur i @rkebisp Adalbert af Hamborg-Bremens em-
bedsperiode som del af Investiturstriden mellem romerkirken
og de tysk-romerske kejsere (Schmeidler 1927: 225, 238ff).

* Odensekirken og biskop Eilbert (1072) i seerdeleshed.

*Som det var almindeligt for tidlige domkirker, havde kirken
flere vaernehelgener. Ud over Skt. Alban, som formodentlig til-
kom med Knud den Helliges relikviegave, havde kirken ogsé
en @ldre vaernehelgen i Vor Frue, som peger bagud mod missi-
onstiden (Danmarks Kirker IX. Odense Amt hft.18-19: 1729).

SFor den tidlige bisperekke i Odense se Gelting 2004: 194.
Det er uklart, hvornar Eilbert indsattes i embedet som biskop
i Odense, og hvor han der. J.J.A. Worsaae har tidligere anfort
1048 som aret for Eilberts indsettelse (Worsaae 1863: 415).
Samme arstal er for nylig gentaget af Bjerregaard, Christensen
& Hansen (2016b: 8), men finder ikke stotte 1 litteraturen i ov-
rigt. Mest sandsynligt er det, at Eilbert indsaettes som biskop 1
Odense pa et tidspunkt i perioden 1053-1059, dvs. efter pave
Leo IX’s privilegiebrev til @rkebiskop Adalbert i 1053 og se-
nest tre ar for pave Alexander II’s brev til de danske bisper,
der formentlig skal dateres til 1062 (Janson 2016: 94f; Gelting

JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

2010: 24; Ewald 1880: 328). Eilbert der 1072 og er ved fle-
re lejligheder omtalt som omkommet pa en rejse til Rom (eks.
Olrik 1905: 185; Jorgensen 1935: 267). Ud fra oversattelsen
af Adam af Bremen (IV Bog, schol. 114, s. 254), der danner
grundlag for denne opfattelse, synes denne tolkning imidler-
tid langtfra entydig og legges ikke til grund for hervaerende
artikel.

¢ Odense Bys Museer j.nr. OBM8541.

7 Odense Bys Museer j.nr. OBM8541.

§ Fjernvarmeforsyning i Odense er oprettet i 1929, men dette ar-
bejde er antagelig sket i 1950’erne eller 1960’ erne.

? Karin Margarita Frei, forskningsprofessor ved Nationalmuseet,
har foretaget Sr-analyser af tandmateriale, uden at der pa den
baggrund har kunnet konkluderes entydigt om bispens ophav.
Der er ligeledes forsegt udfert aDNA-analyser ved Center for
Geogenetik, Naturhistorisk Museum, Kebenhavns Universitet.
Bevaringsgraden af DNA var imidlertid sa darlig, at materialet
ikke kunne analyseres i dybden, evt. som resultat af den op-
varmning, som udslippet af fjernvarmevand fra bruddet i 1993
ma have forarsaget.

10 Dette maske som en udleber af den strid mellem pavesadet i
Rom og de verdslige magthavere i bl.a. det tysk-romerske rige,
der fra 1059 blev stadig mere konkret, da kirken i Rom beslut-
tede, at paver udelukkende kunne indsattes af kardinalbiskop-
per, hvorved de verdslige magthaveres direkte indflydelse pa
kirken blev steekket.

' Et andet eksempel er biskop Vilhelm af Roskilde, der ligeledes
udebliver fra en af Adalberts synoder i Slesvig, og dette — til
@rkebiskop Adalberts @rgrelse — uden at sende et sendebud i
sit sted (Diplomatarium Danicum 1. rk. bd. 2: 8).

2 Endnu et eksempel fra Tyskland, der tjener som parallel til
Odensesituationen, er biskop Thietmar (Tymme) af Hildeshe-
im. Tymme var af dansk oprindelse, men indtog bispestolen i
Hildesheim fra 1038 til 1044 efter at veere fulgt med Knud den
Stores datter, Gunhild, til Tyskland, da hun i 1036 blev viet til
den tyske tronarving Henrik 3. (Olrik 1892: 692ff, Den Store
Danske Encyklopcedi bd. 8 1997: 383, Henrik 3.).

13 Henrik 4. var tysk barnekonge fra 1056. Fra 1062 til 1066
fungerede @rkebiskop Adalbert af Bremen som Henriks for-
mynder. Henrik blev kronet som tysk-romersk kejser i 1084 og
fungerede som sddan indtil 1105, aret for sin ded (Den Store
Danske Encyklopcedi bd. 8 1997: 383, Henrik 4.).

14 Erkebiskop Liemar (1072-1101) efterfulgte Adalbert og op-
fattes almindeligvis som den tysk-romerske kejser Henrik 4's
handlanger og pave Gregor 7's erklaerede modstander (Diplo-
matarium Danicum 1. rk. bd. 2: 13 note 7).

22



JAKOB TUE CHRISTENSEN & JESPER HANSEN

Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra seldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Boggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Nadverseettet fra bispegraven i Odense

Skt. Albani Kirke

Af Mikael Mange Bjerregaard

Denne artikel omhandler et middelalderligt nadver-
set, som er fundet ved en arkaologisk udgravning i
Odense midtby. Efter en gennemgang af settets ma-
teriale, fremstilling og udtryk prasenteres en raeekke
parallelle fund fra Danmark og Nordeuropa med
henblik péd at sandsynliggere, om nadversattet har
veeret udstyr 1 en bispegrav, samt at fi en n@rmere
datering og proveniens.

Den arkaologiske kontekst

I forbindelse med omlagning af fjernvarmerer pa
Albani Torv i Odense midtby blev der i 2015 patruf-
fet en naesten uforstyrret fradstensbygget grav. Gra-
ven 14 i tomten af den middelalderlige Skt. Albani

Kirke, der blev endeligt nedrevet i 1540’erne. Flere
kirker har i lebet af middelalderen aflgst hinanden pa
stedet, men fradstensgraven skal formentlig knyttes
til den traekirke, hvor kong Knud blev drabt og be-
gravet foran alteret i 1086. Udstreekningen af denne
kirke kendes kun omtrentligt fra tidligere arkaeologi-
ske udgravninger, og udgravningerne i 2015 gav ikke
nye oplysninger om traekirken. Fradstensgraven kan
dog konstateres at have varet placeret inde i kirken —
omtrent midt i kirkens skib (Christensen & Hansen,
denne publikation).

I graven 14 skelettet af en omtrent 1,75 m hgj
mand, der var ded i en alder af 45-55 &r. Den grav-
lagte 18 med armene langs siden af kroppen. Ved
skelettets hgjre hand blev fundet et lille nadversaet

Fig. 1: Nadversettet som det blev fundet i forbindelse

med oprensning af graven.
Foto: Odense Bys Museer. Chalice and paten inside the
grave.



bestdende af en kalk og en disk (patene). Graven, der
havde ligget uberert og jordtom i henved 900 ér, var
blevet lettere forstyrret ved forskelligt kabelarbejde
i 1900-tallet. Herved var der flydt jord og vand ind
i gravens vestende, hvor knoglerne i lettere omfang
var blevet relokeret. Dette gaelder formentlig ogsa
nadversattet, idet kalken blev fundet stdende halvt
skjult af den udfaldende hgjre bakkenknogle, mens
disken 14 med bunden i vejret op ad kistens sydlige
langside (fig. 1). Nadversattet var sa velbevaret, at
det umiddelbart kunne handteres og bringes til kon-
servering pa museet.

Materiale

Det var ikke muligt med det blotte gje at konstatere,
praecis hvilken metallegering nadversattet var udfor-
met i. Genstandene havde en let voksagtig korrode-
ret overflade og en farvepalet, der changerede i gra,
sorte samt brunlige og violette nuancer. Efterfolgen-
de metallurgiske analyser har pavist, at begge gen-
stande er udfert i meget rent selv, hvor indholdet af
kobber er forholdsvist lavt sammenlignet med andre
genstande fra vikingetid og tidlig middelalder. Dis-
ken indeholder saledes 0,7-1,7% kobber og kalken
2-4,5% kobber mod normalt 3-6% (Ebsen og Joutti-
jarvi 2017: 3-7). Det lave indslag af kobber i sglvet
gor, at materialet fremstar usedvanlig bledt. Gen-
standenes korrosionslag bestod nasten udelukken-
de af selvklorid (AgCl), som ogsa kaldes hornselv,
hvilket forklarer genstandenes voksagtige overflade
og farvenuancer. Der er ikke konstateret spor af guld
pé indersiden af kalkens bager.'

Selv blev pa denne tid hovedsageligt udvundet af
selvholdige blymalme. For at give et muligt bud pa
malmens geografiske udvinding er der blevet foreta-
get blyisotopanalyser af én prove fra disken samt tre
prover fra forskellige dele af kalken (fra bageret, fra
foden og fra everste perlekrans). Analysen fra kal-
kens bager skiller sig ud og kan ikke proveniensbe-
stemmes ud fra det europaiske referencemateriale.
De ovrige tre prover er imidlertid mere identiske.
Selvet er saledes med storst sandsynlighed udvun-
det i Storbritannien, Tyskland (Harzen, Rammels-
berg) eller Bulgarien. Sammenfaldet med referencer
fra det vestlige England (Derbyshire, Cumberland,
Somerset) eller det nordlige Wales er storst, og man
ved, at selv blev udvundet i Britannien allerede un-
der Romerriget. Der skal dog tages hejde for mulige
fejlkilder i forbindelse med blyisotopanalysen. Sal-
vet kan eksempelvis vere blandet af materiale med
forskellig proveniens, hvilket vil forstyrre resultatet.

MIKAEL MANOQE BJERREGAARD

Selvet kan ogsa have veret udsat for sakaldt kuppe-
lation — en rensningsproces, hvor der tilsettes bly,
som kan have en anden proveniens end den oprinde-
lige malm (Ebsen & Jouttijérvi 2017: 29-36; Brepohl
1999: 63f).

Kalken

Kalken er et lille sirligt stykke metalhandveerk, der
maler 7,2 cm 1 hgjden (fig. 2).

En kalk er opbygget af en reekke delelementer,
som tilsammen kan give en idé om fremstillings-
tidspunktet. Disse elementer, som er generelle for de
middelalderlige kalke, er: fod, skaft, knop (ogsa kal-
det nodus) og bager. Foden pa kalken fra Odense ud-
gores af en cirkuler standflade med en lille fortykket
rand; herfra rejser skaftet sig i et relativt stejlt og let
konkavt forleb op til knoppen, der udgeres af en lidt
fladtrykt kugle, der foroven og forneden er afgreenset
af en perlekrans (fig. 3). Direkte fra den everste per-
lekrans udspringer bageret, der starter bredt ud i en
omlebende ornamental plastisk frise af bukler (go-
dronnering) omkring baegerets underdel. Over denne
frise bliver bageret igen smallere, inden det pa ny
breder sig ud i et tragtformet forleb med lige, ud-
adskranende sider. Langs mundingen er der ligesom
pa standfladen en fortykket rand. Fod og skaft maler
tilsammen ca. 4 cm i hgjden, mens bagerets hgjde er
ca. 3,2 cm. Mundingen er ca. 4 cm i diameter.

Fig. 2: Rontgenbillede af kalk og disk. Inskription og
Guds hand-motiv pa disken ses tydeligt. Foto: Jannie
Amsgaard Ebsen, Odense Bys Museer.

X-ray photo of chalice and paten. Inscription and Dexte-
ra Domini motif is clearly visible.



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Ud over de ornamentale elementer — buklerne pa
bageret og perlekransene omkring nodus — har kal-
ken ingen udsmykninger i form af billeder, inskripti-
oner eller lignende.

Disken

Disken er udformet som en lille cirkuler tallerken
med en diameter pa 6,3 cm. Den har en ret bred fane
pa 1,4 cm, der omslutter et ca. 2 mm dybt forsenket
spejl med en diameter pa ca. 3,5 cm. Pa fanen ses
en indridset ornamentik bestaende af to koncentriske
cirkler og langs randen en inskription med tydeli-
ge latinske versaler (fig. 3). Pa spejlet ses indeslut-
tet i en cirkel en indridset hand pa baggrund af et
ligearmet kors. Korsets ene arm er dog helt daekket
af handfladen og det tilhorende @rme. Handen har
strakt lange- og pegefinger, mens de ovrige fingre er
bejede ind mod héndfladen. Motivet er et velkendt
kristent motiv, kaldet Dextera Domini — eller Guds
hand.> Den omlebende inskription langs diskens
rand nevner netop dette motiv og dets betydning. De
latinske versaler er umiddelbart afleselige (fig. 2).
Eneste markvardighed i bogstavtypen set med nuti-
dige gjne er, at skrastregen i N’erne lober nedefra og
op mod hgjre (n). Et lille kors markerer begyndelsen
pa teksten, som lases i urets retning: + DEXTERA
DOMINI FECIT VIRTUTEM * AMN. Teksten kan
oversaettes til: “"Guds hojre (hdand) har bragt sejr.
Am(e)n”. Der er tale om et bibelcitat (se naermere
nedenfor).

7

Fig. 3: Nadversettet fra Oden-
segraven efter afrensning.
Foto: Jens Gregers Aagaard,
Odense Bys Museer.

Chalice and paten after clea-
ning.

Fremgangsmade i fremstilling af
kalk og disk

I det latinsprogede middelalderlige vaerk “De diver-
sis artibus”, som indeholder en grundig redegerelse
for arbejdsprocesser i forskellige hdndvaerk — bl.a.
solvsmedekunst — findes en detaljeret manual for,
hvordan man fremstiller en kalk og patene i selv.
Verket er blevet til under pseudonymet Theophilus
Presbyter, og forfatteren omtaler sig selv som munk
og prest. Teksten afslarer, at forfatteren ogsa har
solid handvaerksmessig erfaring, ikke mindst med
solv- og guldsmedekunst. Forfatterens identitet skal
ikke diskuteres nermere her, men vearket menes at
kunne tilskrives et benediktinerkloster i enten Hilde-
sheim eller Paderborn Stift og at vaere forfattet eller
kompileret i forste fjerdedel af 1100-tallet (Dodwell
1961: xxxiii, xliv; Brepohl 1999). Theophilus de-
dikerer et kapitel med overskriften ”De fabricando
minore calice” (Fremstillingen af den lille kalk) til
at beskrive fremgangsmaden i produktionen af bade
smé kalke og patener i selv. Andre kapitler omhand-
ler fremstillingen af store kalke — egentlige alterkal-
ke — med forgyldning og indlagte (halv)aedelsten.
(Brepohl 1999: 67-73). Det lille nadverset, som be-
skrives, har sldende ligheder med settet fra Odense
i udformning og i store traek ogsa i fremstillingen.
Theophilus tager som udgangspunkt, at kalk og
disk fremstilles som et set. Af sglvmangden anvendes
halvdelen til kalkens bager, en fjerdedel til kalkens
fod (inkl. nodus) og en fjerdedel til patenen (Brepohl



1999: 65-66). Rentgenfotos af Odensekalken viser, at
denne pa tilsvarende vis bestér af to hoveddele (bager
og fod), som er samlet ved overgangen fra bager til
nodus (Ebsen & Jouttijarvi 2017: 211) (fig. 2).

Udgangspunktet for bade bager og fod er en
stobt cirkuleer metalskive, som ved smedning eller
drivning med henholdsvis kuglehammer og planér-
hammer slas i den enskede form. Til underlag for ud-
formningen af baegerets underdel naevner Theophilus
et trestykke med en passende udhuling, mens den
ovrige formning af metallet foregar pé specifikke
ambolte af forskellig form. F.eks. formes nodus som
den forste del af foden omkring en lille ambolt med
kugleformet top, som slet og ret omtales som en
”nodusambolt” (Brepohl 1999: 40, 67-69). Bukler-
ne, som ses pa kalken fra Odense, omtales ikke hos
Theophilus i forbindelse med smé kalke, men der-
imod i kapitlet om store kalke, hvor denne dekora-
tion (costas rotundas) udferes med en punsel, mens
bageret midlertidigt er fyldt med sterknet voks, som
har den rette eftergivenhed (Brepohl 1999: 75).2 Per-
lekransen under nodus udformes ifelge Theophilus
som en integreret del af kalkens fod, idet der — vek-
selvis med glodning af metallet — med en punsel
hamres to cirkler, som lgber omkring foden lige un-
der nodus. Nar disse cirkler er hamret dybt nok, star
en vulst frem, hvori perlerne markeres. Den gverste
perlekrans fremstilles derimod som et lost element,
der skal dakke samlingen mellem fod og bager
(Brepohl 1999: 691, 73). Det fremgar ikke preacist,
hvordan denne perlekrans udfzerdiges, muligvis med
det preegningsaggregat, som Theophilus omtaler
andetsteds, og hvori sglvtrad klemmes i perleform
mellem to jernblokke (Brepohl 1999: 47). Udform-
ning kan ogsa ske ved sakaldt rulning, hvor traden
trekkes hen over et hardt underlag, mens perlerne
udformes én for én med en sakaldt perlefil (Ebsen &
Jouttijarvi 2017: 23-25).

Kalken samles ved, at der udskeres en firkant i
toppen af nodus, mens der pa undersiden af baegeret
paloddes en firesidet tap, som er slidset op i hjerner-
ne. Nar tappen er stukket ned i hullet i nodus, sattes
nedefra en lille ring omkring tappen. Til slut bejes
tappens fire sider ud, og derved lases samlingen.

Kalken fra Odense er helt overordnet fremstil-
let efter Theophilus’ forskrifter. P4 bade baeger og
fod ses tydelige hammerspor, som viser, at metallet
er smedet og drevet i form. P4 Odensekalken er ef-
terladt en fortykket rand langs rand og fod, som har
styrket metallet, der i baegeret har en gennemsnitlig
tykkelse pa kun 0,3 mm. Tappen i bunden af bacgeret
er muligvis udformet lidt anderledes, end Theophilus

MIKAEL MANGE BJERREGAARD

foreskriver, men princippet med udbgjede flige, som
holder samlingen pé plads, og perlekransen, som
deekker samlingen, er det samme (Ebsen & Jouttijar-
vi 2017: 17-25).

Fremstillingen af disken er hos Theophilus noget
mere kortfattet, formentlig fordi dette selvsmedear-
bejde er langt mindre kompliceret. Udgangspunktet
er en stobt cirkuler skive, og Theophilus legger
mest vaegt pa, at det forsenkede spejl 1 disken ud-
formes med en diameter, sa den kan hvile 1 kalkens
munding. At udsmykke disken med en indridset de-
koration er valgfrit (si volueris); men de elementer,
som kan komme pa tale, bliver navnt: Dels koncen-
triske cirkelslag indridses med en passer og en omlo-
bende inskription. Dels kan pé spejlet indridses bil-
ledet af enten lammet eller Guds hand, ’som raekker
ned fra himmelen og velsigner” (Brepohl 1999: 72).
Disken fra Odense folger i storrelse, udformning og
udsmykning forskrifterne hos Theophilus. Kalk og
disk poleres til slut med en stump jerngenstand, med
en klud og med fintmalet kridt, til de straler (Brepohl
1999: 71). Det fremhaeves nogle gange, at middelal-
derlige kalke skulle udfaerdiges i edelmetal (guld),
fordi den indvendige side af begeret kom i berering
med Kristi blod — og at kalke i andre metaller der-
for som minimum skulle forgyldes indvendigt (An-
dersson 1963: 168-169). Pa hovedparten af de sméa
solvkalke fra Europa, som ligner Odensekalken, ser
man dog ingen forgyldning, ligesom faenomenet hel-
ler ikke neevnes pa selvkalke hos Theophilus.* Man
ma derfor formode, at det ikke har veeret fast praksis
at forgylde sma selvkalke i den tidlige middelalder.

Nadverseaettets funktion

Kalken og disken fra Odense synes at have udgjort et
st fra starten. I hvert fald passer de sammen, séle-
des at diskens forsankede spejl passer ned i kalkens
munding som et lag (fig. 4). Dette er et karakteristi-
kum, som ses ved nadversat, og som ger, at prasten
har kunnet bare vin og bred frem samtidigt (Lindahl
1979: 216f). Fra begravelser pa engelske klosterkirke-
gérde kendes adskillige eksempler pa nadverset, hvor
patenen i graven er placeret som lag oven pé kalken
(Gilchrist & Sloane 2005: 164), og formentlig har det
samme veret tilfeldet i graven fra Odense. Som det
fremgar af ovenstaende, tages det ogsa for givet i den
omtrent samtidige middelalderlige hdndbog “De di-
versis artibus”, at kalk og disk fremstilles som et sat
(Brepohl 1999: 72). Nar de eukaristiske genstande
skal anvendes til nadverens vin og bred, giver den ene
heller ikke mening uden den anden.



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Det er blevet foreslaet, at disken fra Odense
kan vere udformet pa et senere tidspunkt end kal-
ken, maske for at gere et halvt nadverset komplet
til gravleggelsen (Ebsen & Jouttijarvi 2017: 28).
Dette begrundes med, at disken synes at vaere et lidt
mere usikkert udformet stykke handverksarbejde.
Eksempelvis er de omlgbende cirkler omkring spej-
let ikke helt koncentriske, idet de formentlig ikke er
afsat med en passer, men i frihand. Ligeledes synes
den omlebende inskription af vare usikkert fordelt
langs randen, idet bade selve bogstaverne og afstan-
den imellem dem bliver sterre og sterre (Christen-
sen 2017). Desuden er tilfojet ordet amen” (AMN)
sidst i inskriptionen. Dette ord er ikke en del af det
oprindelige bibelcitat og skal muligvis udfylde til-
oversbleven plads i diskens omkreds. Alligevel méa
det dog betragtes som en ren hypotese, at kalk og
disk er fremstillet hver for sig, og disken er under
alle omstaendigheder fremstillet til at matche kalkens
storrelse.

Inskriptionen pé disken er et citat fra den mid-
delalderlige Biblia Vulgata, Salmernes Bog 117:16.
I den moderne danske bibel findes dette bibelvers i
Salmernes Bog 118:16 oversat som: “Herrens hajre
hdnd bringer sejr”. Denne salme indgik i liturgien pa
paskedag, som samtidig var arets vigtigste nadver. |
lobet af 1200-tallet blev en arlig altergang i pasken
pabudt som et minimum for leegfolk. Mens det senere
i middelalderen blev almindeligt, at praesten indtog
nadveren pa menighedens vegne, deltog menigheden
i hgjere grad 1 kommunionen indtil 1200-tallet, hvil-

9

Fig. 4: Disken passer som et
lag i kalkens munding.
Foto: Jens Gregers Aagaard.
Odense Bys Museer.

The paten fits as a lid on top
of the chalice.

ket kreevede alterkalke og diske af en vis sterrelse.
(Andrén 1963: 671-72; Otto 1963: 675). Odensesat-
tets beskedne storrelse gor det usandsynligt, at der
er tale om et decideret altersat, som har fungeret i
forbindelse med messe i en kirke.

I middelalderen fandtes et varieret udvalg af nad-
versaet, som havde forskellige funktioner bade i og
uden for kirken. Nadversattenes forskellige formal
afspejles til dels i genstandenes udformning og ster-
relse. Man kunne saledes skelne mellem nedenstaen-
de typer afkalke: Calix ministerialis eller calix maior
var den almene og store alterkalk, som blev anvendt
ved messen 1 kirken. I den tidlige del af middelal-
deren fik menigheden som navnt ogsa del i1 vinen,
hvilket kraevede en kalk af en vis sterrelse. Bevarede
tyske kalke, som med sikkerhed kan siges at have
fungeret som alterkalke, kan dog male helt ned til 12-
13 cm i hejden. Vasentlig mindre er de kalke, som er
fundet i gejstlige grave og tolket som reguleere grav-
kalke, fremstillet til brug ved gravleggelsen. Disse
gravkalke kan dog sagtens have haft en funktion i
den gravlagte persons levetid, inden de fulgte med i
graven. Det er oplagt at tolke de sma kalke som per-
sonlige rejsekalke, kaldet calix viaticus. Betegnelsen
calix minor forekommer ogsa, men referer ofte blot
til sterrelsen eller til en kalk af underordnet vigtighed
f.eks. 1 en kirke, som havde flere nadverset. Af mid-
delalderlige kalke med en meget konkret anvendelse
kan navnes calix baptimalis, hvoraf barnet i débsri-
tualet fik meelk med honning (Elbern 1963: 27).

Det er selvsagt vanskeligt at vurdere et nadversets



preecise funktion alene ud fra dets fysiske udform-
ning. Fundkonteksten og sterrelsen fra nadversattet
fra Skt. Albani Kirke i Odense gor det dog sandsyn-
ligt at tolke saettet som et personligt rejsesat, der har
fulgt sin gejstlige ejer 1 graven. Gravkalke kendes i
europaisk sammenhang i ganske ydmyge materialer
som bly, tree, leeder og endda voks.®> Nadversattet fra
Odense er som naevnt fremstillet i selv og overholder
dermed den katolske kirkes pabud om, at de eukari-
stiske kar, som kom i berering med Jesu legeme og
blod, skulle vaere fremstillet af &edle metaller — solv
eller guld (Andersson 1963: 168 f).

Udstyr i bispegrave

Tilstedeveaerelsen af nadversattet i graven efterlader
ingen tvivl om, at der er tale om en gejstlig begravel-
se. At der formentlig er tale om en hejtstaende gejst-
lig, understreges af gravens pafaldende og bekoste-
lige udformning i fradstensblokke og det faktum, at
kalk og disk er udfert i neesten rent selv. Fra England
kendes senere i middelalderen gravkalke fra savel
bispegrave som prastegrave. Her synes det dog at
vaere en regel, at praster begraves med kalke af tin,
mens bisper og @rkebisper gravlegges med kalk og
disk af @edelt metal. Séledes kendes fra England over
30 grave med tinkalke, mens der kendes syv selv-
eller forsglvede kalke fra bispegrave og tre fra ar-
kebispegrave. I 1229 fastslar biskoppen i Worcester,
at hver kirke skal have to kalke; en af selv til mes-
sebrug og en af tin, som skal begraves sammen med
preesten (Daniell 1998: 168). Det kunne antyde, at
kalke af salv var forbeholdt hejtstaende gejstlige, og
lignende tanker har maske gjort sig geeldende andre
steder i den vesteuroppeiske kirke. Skt. Albani Kir-
ke regnes for Odenses @ldste domkirke pa baggrund
af en oplysning i den sékaldte yngre passio — en lev-
nedsbeskrivelse over Knud den Hellige fra 1200-tal-
let (Christensen & Hansen 2017, denne publikation,
Danmarks Kirker. IX Odense Amt 1990, bd. 3: 1730;
Vitae 1908: 552). Domkirkevardigheden overgar
omkring 1095 til den nyopferte Skt. Knuds Kirke.
Der mé derfor med al sandsynlighed veere tale om en
bispegrav fra 1000-tallet.

Man kan argumentere for, at de sikre tegn pa den
gravlagtes bispeembede, nemlig bispehue, bispestav
og bispering er fravaerende i graven fra Odense Skt.
Albani Kirke. Fravaret af bispehuen kan dog for-
klares med den generelle bevaringstilstand 1 graven,
hvor ingen spor af de tekstiler, som den gravlagte
uden tvivl har veret ikledt, var bevaret. Faktisk kan
der ud fra skelettets placering i graven argumenteres

MIKAEL MANOQE BJERREGAARD

3 . .
AN JP 9

sl S S

"7

Fig. 5: Tegning af den udgravede a@rkebisp Gerhards
grav i Bremen St. Petri Kirke. Pa tegningen ses, hvordan
mitraen betinger en placering af den gravlagte, som er
trukket lidt mod est i graven. Illustration: Brandt 1988,
www.schweizerbart.de/9783510651214/

Sketch of the grave of bishop Gerhard in the Bremen
Cathedral. The mitra causes the head of the deceased to
be located outside the head niche.

10



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Fig. 6: Oversigt over gravudstyr i tyske bispe- og @rkebispegrave. Sammenstillingen er udarbejdet af forfatteren pa baggrund
af oplysninger fra Goetting 1984, Brandt 1988, Piffgen 2011 og Weibezahn 2006. Grave goods in German bishops’ graves.

Deadsar Bisp/zerkebisp By/kirke Kalk Disk Stav Ring Tavle Kors

936 Unni Bremen
956 Ruotbert Trier

965 Bruno Koéln

989 Osdag Hildesheim
994 Wolfgang Regensburg
968-1028 NN Zeitz

1021 Heribert Koln

1023 Arnulf Halberstadt
1029 Unwan Bremen
1031 Aribo Mainz

1036 Pilgrim Koéln

1039 Reginbald Speyer
1044 Azecho Worms
1044 Thietmar Hildesheim
1047 Suidger (pave) Bamberg
1047 Poppo v. Babenberg Trier

1047 Rudolf Schlewsig
1060 Konrad Speyer
1075 Anno II Koéln

1078 Udo Trier

1079 Hezilo Hildesheim
1084 Friedrich I Miinster
1093 Gregorius (Armenien) Passau
1000-tal NN Osnabriick
1101 Liemar Bremen
1101 Egilbert Trier

1114 Udo Hildesheim
1123 Friederich Bremen
1124 Bruno von Bretten Trier

1128 Gottfried Trier

1130 Berthold Hildesheim
1137 Adalbert 1 Mainz

1149 Rudolf Halberstadt
1152 Albero von Montreuil Trier

1153 Heinrich I Mainz

1153 Bernhard [ Hildesheim
1168? Hartwig I (?) Bremen
1169 Hillinus v. Fallemannien | Trier

1192 Konrad IT Worms
1100-tal NN Hildesheim
1100-tal | NN Osnabriick |
1100-tal NN Bremen

11



for, at personen har béret en bispehue. Pé trods af
at dele af skelettet var relokeret pga. moderne for-
styrrelser af graven, kunne det konstateres, at kraniet
har ligget lige uden for den niche til hovedet, som er
i gravens vestende. Selv om den gravlagte med sin
hgjde pa ca. 1,75 m sagtens kunne vare i graven, er
skelettet altsa rykket lidt mod est, hvilket ogsé for-
arsagede, at fodderne var stemt helt op mod kistens
ostende. Denne pafaldende placering har muligvis
givet plads til en bispehue i hovednichen. Sddan en
placering kendes fra arkebiskop Gerhards grav fra
Bremen (71258) (fig. 5).

Hvad angér fraveret af bispestav og bispering,
som formentlig begge ville vaere helt eller delvist af
metal og dermed bevaret, er det relevant at se mod
det tyske omrade og domkirkerne i Bremen og Hil-
desheim. Fra disse domkirker kendes flere under-
sogte bispebegravelser, hvortil der kan knyttes bade
navn og dedsér. Her er det langtfra ualmindeligt, at
selv arkebisper for ar 1200 blev begravet uden dis-
se verdighedstegn. I Hildesheim kendes to tidlige
bispebegravelser (1044 og 1079), der blot rumme-
de et nadversat, mens en begravelse fra 989 og to
begravelser fra 1100-tallet (1114 og 1153) var ud-
styret med bispestav (Goetting 1988: 263, 294, 312,
380). I Bremen indeholdt to grave fra 1101 og 1123

MIKAEL MANOQE BJERREGAARD

udelukkende kalk og disk, mens en ikke narmere
dateret grav fra 1100-tallet (som tidligere blev til-
skrevet erkebiskop Bezelin 11043) var udstyret med
bispestav og ring. Endelig var samtlige seks udgra-
vede bremerske erkebispegrave fra anden halvdel af
1100-tallet og frem til forste halvdel af 1400-tallet
udstyret med bispestav — og i mange tilfelde ogsa
med nadversat og en bispering (Brandt 1988: 50ff;
Weibezahn 2006: 106). Tendensen ser altsa ud til at
gd mod et stadig sterre antal genstande i bispernes
grave i lebet af middelalderen. Et hjemligt eksem-
pel er Absalons grav i Sorg fra 1201, der indeholdt
bispehue, bispestav, ring, selvkalk — og vistnok en
disk, som siden er forsvundet (Danmarks Kirker. V
Sora Amt 1936-38, bd. 1: 791%).

Hosstdende skema viser gravudstyr i undersogte
tyske bispegrave for ar 1200 (fig. 6). Kun genstande,
som har betydning for bispeembedet, er taget med,
mens personlige genstande som kamme og knive er
udeladt. Ligeledes er tilstedevaerelsen af biskoppeli-
ge klaeder udeladt, selv om de findes i mange tilfal-
de. Man ma formode, at biskopperne altid har varet
pakledt i graven som foreskrevet i liturgiske hand-
beger (Madsen 1990: 122). Der ma tages forbehold
for lakuner i skemaet, idet nogle af gravene er under-
sogt for flere hundrede ér siden og ikke som egent-

Fig. 7: Rekonstruktion af nadversattet fra Haraldsborg. Tegning: Birgitte Videbak. Efter Lindahl 1979: 217.

Reconstruction of chalice and paten from Haraldsborg.

12



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

lige udgravninger, ligesom forskellige bevaringsfor-
hold ger, at genstande af forgaengelige materialer kan
veere helt forgaet eller overset ved undersegelserne.
Der er langtfra i alle tilfzelde oplysninger om, hvor i
graven eventuelle nadverset er fundet, men ved flere
af gravene 1 Bremen ses de at vere placeret pa den
gravlagtes bryst.

Stilistiske paralleller

Det danske parallelmateriale af kalke og diske fra tid-
lig middelalder er begraenset. Det sékaldte Jellingbee-
ger fra gravkammeret i Nordhgjen i Jelling er tidli-
gere blevet tolket som en alterkalk (Andersson 1963:
169). Der er dog ingen stilistisk parallel mellem det
lille selvbaeger og kalken fra Odense. Ved Tomme-
rup Kirke neer Kalundborg er der ved gravearbejde
fundet et lille selvbager, der kan tolkes som en kalk,
men som Danmarks Kirker vurderer til snarere at
veere et verdsligt drikkebaeger (Danmarks Kirker. IV
Holbcek Amt 1979-1994, bd. 3: 1433 f). Der er ingen
sikker datering, men bageret er n&ppe meget yngre
end fra ar 1200. Med en skarpkantet knop og et bae-
ger med rette, skranede sider er dette bager heller
ikke en direkte parallel til kalken fra Odense.

Det hidtil eldste, kendte danske nadversat udge-
res af en disk og en delvist bevaret kalk af en luefor-
gyldt selvlegering, som er fundet ved plgjning ved
Haraldsborg voldsted i nerheden af Roskilde. Dette
st dateres til starten af 1100-tallet (fig. 7). Disken fra
Haraldsborg er ligesom disken fra Odense udsmyk-
ket med Guds hand og en omlebende skrift — inderst
omkring motivet stir DEXTERA DNI — men i ovrigt
er settet fra Haraldsborg meget mere forfinet i sin ud-
smykning. Kalken har saledes en gennembrudt knop
med seks korsblomster, og disken har en ellevepas-
formet forsenkning i spejlet. En sddan udformning
— med ottepasform — omtales hos Theophilus under
fremstillingen af storre, forgyldte diske. Haraldsborg-
s&ttet er ogsd noget storre end Odensesattet, idet kal-
kens hejde og diskens diameter begge er omkring 11
cm (Lindahl 1979: 216 ff; Brepohl 1999: 117). I ar-
kebiskop Absalons grav i Sorg fra 1201 er ligeledes
fundet en kalk af selv, mens der i to teglstensbygge-
de grave fra Roskilde Domkirke er fundet nadversat
stobt 1 tin, der dateres til starten af 1200-tallet (fig.
8). Endelig er der ved den forsvundne ZAbelholt Klo-
sterkirke som gravgods fundet et nadversat af bly,
der ikke knyttes til en konkret grav (Danmarks Kir-
ker. 111 Kobenhavn Amts 1944-1951, bd. 4: 1969 f &
1975; Mackeprang 1906: 80ff; Danmarks Kirker. 11
Kobenhavns Amt 1964-1979, bd. 3: 1431 f). Disse

13

Fig. 8: Senromansk gravkalk fra grav i Roskilde Dom-
kirke. Foto: Nationalmuseet. Efter Danmarks Kirker. 111.
Kobenhavn Amt 1951: bd. 4: 709.

Early 13th century chalice from grave in Roskilde Cat-
hedral.

kalke har dog alle et temmelig anderledes udtryk end
kalken fra Odense, idet baegrene er udformet som ret
lave og brede &bne skale. Absalonkalkens knop er en
noget mere sammenpresset kugle, mens den pa de tre
ovrige sjellandske fund blot er en cirkulaer skive om-
trent 2/3 oppe pa skaftet. Disse fire kalke kan beteg-
nes som yngre romanske og udger en lidt yngre type
end kalken fra Odense. Blandt de danske kalke og
diske fra tidlig middelalder er den nermeste parallel
til sattet fra Odense altsé kalken og disken fra Ha-
raldsborg, uden at de to szt kan siges at have et helt
ens udtryk i detaljerne.

For at finde nermere stilistiske paralleller er det ned-
vendigt at se mod det gvrige kontinentale Europa og
Skandinavien samt til tiden for og lige efter ar 1100.6
Iseer fra det tyske omrade kendes adskillige gravkal-
ke fra denne periode, hvoraf mange kan relateres til
kendte bispers gravleggelser. Dette giver forholds-
vis sikre terminus ante quem-dateringer.

Fra Hildesheims domkirke kendes fire smé nad-
verset 1 sglv fra perioden 989-1114, som er i slegt-
skab med sattet fra Odense, uden at der er tale om
direkte paralleller — Guds hand-motivet og -inskripti-
onen ses pa flere af diskene, mens kalkene kun har én



Fig. 9: To nadversat fra
gravfund i Bremen Domkir-
ke. © Rita Stumper, Bremen
(Dom-Museum).

Chalice and paten from the
archbishops’ graves in Bremen
Cathedral.

eller slet ingen perlekranse omkring nodus (Brepohl
1999: 99; Elbern 1963: 67-68).

Det er oplagt at sammenligne gravudstyret fra
Odense med bispegravene i Bremens domkirke, idet
den kirkelige organisation i Danmark i hvert fald i
dele af 1000-tallet var underlagt aerkebispesadet i
Hamborg-Bremen. Netop fra Bremens domkirke
kendes flere nadversat fra arkebispegrave. Isar to
diske fra Bremen har store ligheder med den oden-
seanske. Den ene stammer fra erkebiskop Liemars
grav (F1101). Disken har en diameter pé ca. 7,5 cm
og er pa spejlet udsmykket med en indridset Guds
hénd pé baggrund af et kors og indesluttet i en cir-
kel. P& fanen ses en cirkel omkring spejlet, men i
ovrigt er denne uden udsmykning (fig. 9 nederst).
Endnu mere lig disken fra Odense er imidlertid en
disk, der menes at stamme fra @rkebiskop Friede-
richs grav (11123) (fig. 9 everst). Disken dateres til
anden halvdel af 1000-tallet eller starten af 1100-tal-
let. Denne disk er 9 cm i diameter og er pa spejlet
udsmykket med Guds hand med omtrent samme fin-
gerstilling som pd handen pa Odensedisken. Pé fanen
ses — indesluttet i koncentriske cirkler — inskriptio-

MIKAEL MANGE BJERREGAARD

nen "DEXTERA DOMINI” (Brandt 1988: 144f &
278 f). Bogstavtyperne minder meget om dem, der er
anvendt i inskriptionen fra Odense; dog har den bre-
merske indskrift en uncialform af bogstavet E — samt
et Amed en tveerstav, der gar ned i en spids. Ingen af
disse typer ses pé indskriften fra Odense.

Kalkene fra de pdgazldende bispegrave i Bre-
men er dog heller ikke direkte paralleller til kalken
fra Odense. Faktisk ser denne ud til at adskille sig
lidt fra de ovrige kendte kalke fra tidlig romansk tid
ved bagerets udformning med bukkelfrisen og den
todelte form med en bredere underdel og en tragt-
formet overdel. Imidlertid kendes denne udformning
af kummen fra flere afbildninger af alterkalke fra ot-
tonsk og tidlig romansk tid (936-ca. 1100). F.eks. ses
et baeger med denne udformning pé en alterbordsfor-
side fra Aachen fra omkring ar 1000 (fig. 10). Bort-
set fra hankene minder denne kalks baeger meget om
Odensekalkens. Det samme kan siges om en kalk,
som er afbildet pa det sakaldte Erphokrucifiks, der
dateres til tiden 1085-97. Pa et relikviegemme, som
kejser Henrik II skeenkede domkirken i Bamberg ca.
1010, ses en hankelos kalk, der i sine enkeltheder

14



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

Fig. 10: Detalje med alterkalk fra alterbordsforside fra
gyldent alter i Aachens domkirke. Efter Elbern 1963.
Detail of chalice from the Golden Altar in Aachen Cat-
hedral.

udger en teet parallel til kalken fra Odense (Elbern
1963: 34ft, 38 & 44) (fig. 11). Man antager, at disse
afbildninger af kalke fra ottonsk tid er en billedlig
videreforelse af kalke, som kendes fra karolingisk
tid (slutningen af 700-slutningen af 800-tallet) eller
endog senantikken, og at kalkene i ottonsk tid ikke
nedvendigvis sé sddan ud. Man afbildede i stedet en
stivnet form — et tegn — der i 1000-tallet signalerede
“alterkalk” (Ibid.: 38). Iser buklerne pa underdelen
af baegeret samt hankene synes at vere arkaiske treek
i 1000-tallet.

Fradomkirken i Reims i det nordlige Frankrig ken-
des et nadversat fra biskop Gervasius’ grav (11067),
som har mange ligheder med sattet fra Odense (fig.
12) (Elbern 1963: 35, 38, 72f). Kalkens overordnede
form med konisk skaft, perlekranse omkring en kug-
leformet knop og bagerets overordnede form er en
parallel til kalken fra Odense. De S-formede hanke
kan som nevnt ovenfor vare et arkaisk traek. Disken
har ogsé et indridset Guds hdnd-motiv med en om-
lobende inskription, som dog i dette tilfaelde omta-
ler den evigt naerende Kristus, altsa en henvisning til
nadverbredet. Kalken maler 9 cm i hgjden og disken
8,5 cm i diameter og tolkes derfor som gravkalk og
—disk eller bispens personlige rejsesat.

Endelig kendes fra Skara Domkirke i Sverige to
alterkalke, som er fundet i grave. Isaer den sékaldte
Sunekalk og tilherende disk har ligheder med settet

15

Fig. 11: Detalje med alterkalk fra bagsiden af et reli-
kviegemme skenket af kejser Henrik II til domkirken i
Bamberg. Fremstillet ca. ar 1010. Tilherer Schatzkammer
der Residenz, Miinchen. © Bayerische Verwaltung der
staatlichen Sclosser, Gérten und Seen.

Detail with chalice from the back of a reliquary donated
by emperor Henry Il to the Barmberg Cathedral.

Fig. 12: Nadverset fra bisp Gervasius’ grav i Reims’
domkirke. © Regards, Banque d’Images des Monuments.
Chalice and paten from the grave of Gervasius in Reims
Cathedral.



MIKAEL MANGE BJERREGAARD

Fig. 13: Sunekalken og disk fundet i en ukendt bisps grav i Skara Domkirke. © Historiska Museet, Stockholm.
The so-called Sune Chalice and paten found in the grave of an unknown bishop in Skara Cathedral.

fra Odensegraven (fig. 13). Kalken, der er delvist re-
konstrueret, har navn efter en inskription langs ran-
den, hvor ordene "SVNI ME FECIT” indgar, og da-
teres til det sene 1000-tal eller tidlige 1100-tal. Den
er af sglv og har en hegjde pa omtrent 9 cm. Ornamen-
tikken pd Sunekalken med to omlebende tekstband
og en glat nederste del af baegeret er forskellige fra
Odensekalken, men i sin form minder Sunekalken sa
meget om Odensekalken, at den mé betegnes som
naermeste parallel. Kalken har en cirkuleer fod, som
lober op i et konisk skaft. Knoppen udgeres af en
kugle, som er omgivet af perlekranse. Bageret ud-
springer direkte over knoppen og har en bred under-
del, hvorover det igen springer tilbage og breder sig
ud i en tragtformet overdel med lige, udfaldende si-
der. Den tilherende disk har en diameter pa 7,2 cm
og er i lighed med disken fra Odense udsmykket med
et indridset Guds hénd-motiv i spejlet og en omlo-
bende tekst pa fanen, hvor Guds hand navnes: HEC
EST DEXTERA DI QVE PELLIT NOXIA MUNDI
(Dette er Guds hgjre (hand), som styrer den syndige
verden) (Andersson 1963: 169; Elbern 1963: 74).

Nadversattets datering og
proveniens

Ud fra stilistiske treek og et forholdsvis veldateret
europeisk parallelmateriale kan nadversattet fra

Odense omtrentligt dateres. Fremstillingsmaden, der
er meget tilsvarende Theophilus’ forskrifter fra star-
ten af 1100-tallet giver som udgangspunkt en bred
datering til den tidlige del af middelalderen, idet
man ma formode, at Theophilus bygger sin tekst pa
en kendt handverkstradition, hvis udbredelse i hvert
fald 1 Nordvesttyskland — og maske i storre dele af
Europa — sikres gennem afskrifter af vaerket, hvoraf
flere kendes (Dodwell 1961: lvii-Ixx). Gotiske kalke
blev samlet med gevind, men denne metode var The-
ophilus ikke bekendt med (Brepohl 1999: 73).

Den tidligste veldaterede parallel til Odensekal-
ken er den ovennavnte gengivelse af en kalk pa
Henrik d. II’s relikviegemme fra omkring 1010. Som
navnt kan visse traek pd nogle kalke pege endnu laen-
gere tilbage i tiden, men pa trods af at der allerede i
988 naevnes en biskop i Odense, er det nappe rime-
ligt ud fra fundkonteksten at datere Odensekalken til
900-tallet (Danmarks riges breve, 1. rk. 1. bd., nr.
343). De nevnte paralleller dateres alle til anden del
af 1000-tallet eller starten af 1100-tallet, og for grav-
kalkene skal naturligvis tages hejde for, at de kan
have haft en vis egenalder, for de endte i gravene,
hvis de har udgjort bispens personlige rejseset.

Det indbyrdes storrelsesforhold mellem Odense-
kalkens delelementer synes ved en sammenligning
med det tyske materiale ogsé at pege mod 1000-tal-
let. Fra denne periode begyndte kalkene at fa leengere
skaft og lavere baeger, saledes at baegerets hgjde, der

16



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

i tidligere drhundreder var dominerende, nu udgjorde
mindre end halvdelen af den samlede hegjde (Elbern
1963: 49). Pa kalken fra Odense maler kummen ca.
3,2 cm i hgjden og underdelen (fod, skaft og knop)
4 cm.

Guds hand-motivet pa disken peger ogsa mod den
tidlige romanske periode. I det tyske materiale ses
det forholdsvis enkle motiv at vaere meget anvendt
pa diske, der dateres til arhundrederne omkring
1100. Isar pa diske, fundet i bispegrave, ses motivet
at veere det dominerende fra Hildesheimbispen Os-
dag (7989) og frem til Udo — ligeledes bisp i Hilde-
sheim (11114) — samt i den grav, der formentlig skal
tilskrives Bremerbispen Friederich (+1123) (Elbern
1963: 179 f).

De bogstavtyper, der er anvendt i inskriptionen
pa disken fra Odense, mé identificeres som tidlige
romanske versaler. Bogstaverne er meget klassiske i
deres form, men et romansk treek ses bl.a. ved A’erne,
som har faet en vandret streg over toppen. De naerme-
ste paralleller herhjemme til indskriftens epigrafik er
det sdkaldte Gunhildskors af hvalrostand fra ca. 1150
samt den foernevnte disk fra Haraldsborg voldsted fra
starten af 1100-tallet. Begge disse indskrifter gor dog
delvist brug af uncialformer af visse bogstaver, og
der ses sammenskrivninger af flere bogstaver (Bak-
sted 1968: 33 ff.). Sddanne epigrafiske traek ses ikke
pa indskriften fra Odense. Det er saledes ikke muligt
at give en snever datering ud fra de epigrafiske ka-
rakteristika, men der er i hvert fald tale om en tidlig
romansk inskription. Nér der ikke — som fra de andre
kendte danske inskriptioner — er en sammenblanding
af versaler og uncialer, kan det antyde, at der ikke er
tale om et dansk arbejde. Den konsekvente brug af
versaler mé opfattes som pegende bagud i tid, eller
maske som bevidst antikiserende.

En tilsvarende bred datering giver gravkistens
materiale, fridsten, der formentlig er udvundet lokalt
i et brud i Odense Adal.” Materialet knyttes traditio-
nelt til den xldste generation af stenbyggede kirker
herhjemme i 1000-tallet og det tidlige 1100-tal og
er anvendt bl.a. i krypten i1 Skt. Knuds Kirke, der i
slutningen af 1000-tallet var under opferelse omtrent
100 m sydvest for gravens fundsted (Liebgott 1989:
123).

En AMS-datering pa skelettet fra graven har
ikke kunnet indsnavre tidspunktet for gravleggel-
sen yderligere, men synes i hvert fald at bekrafte
den stilistiske datering af gravudstyret til 1000-tal-
let. Netop i 1000-tallet er der markante plateauer pa
kalibreringskurven, og det betyder, at skelettet kun
kan dateres inden for forholdsvis vide rammer (2o,

17

74,7% 980-1050, 16,3% 1083-1127, 4,4% 1136-
1152).8

De historiske kilders udsagn om Odense-bispe-
saedets tidligste historie gor det rimeligt at antage,
at nadversattet skal dateres til perioden ca. 1020-
1095. Omkring 1020 kendes det forste navn pé en
Odensebiskop, nemlig Reginbert (Adam af Bremen:
118). 1 1095 er byggeriet af den nye domkirke, Skt.
Knuds Kirke sa fremskredet, at kong Knuds jordiske
rester flyttes fra hvilestedet i Skt. Albani Kirke og
hertil (Danmarks Kirker. IX Odense Amt 1990, bd. 1:
133). Efter dette ar ma det forventes, at ogsd Oden-
sebisperne stedtes til hvile i den nye domkirke, hvor
de havde deres virke.

Det er sandsynligt, at nadversattet er fremstillet i
det tysk-romerske rige og meget muligt omkring ar-
kebispesadet i Bremen, hvor der findes tatte stilisti-
ske paralleller, og hvortil de kirkelige forbindelser til
Danmark i slutningen af 1000-tallet var sterke. Selv-
smeden har uden tvivl kendt til den tradition, som
senere sammenfattes i ”"De diversis artibus”. At sel-
vet skulle veere udvundet i England modsiger ikke,
at nadversattet er udformet i det nordlige Tyskland.
Handelen med ravarer har veret stor, ikke mindst in-
den for kirken, og det synes ikke urimeligt, at selv
har veret transporteret fra England til eksempelvis
Bremen (Rasmussen 1970).

Samlet set ma nadversattet og begravelsen date-
res til 1000-tallet ud fra stilistiske treek ved nadver-
settet — og formentlig til &rhundredets anden halvdel.
Dermed er bispegraven, kalken og disken fra Odense
blandt Nordens &ldste og kan vere med til at kaste
nyt lys over den tidlige kirkehistorie.

Summary

Chalice and paten from the Church of St. Alban,
Odense

In the autumn of 2015, Odense City Museums had the
opportunity of undertaking a small-scale excavation
at the site of the medieval Church of St. Alban in the
centre of Odense. In this church King Canute the Holy
was killed and buried in front of the altar in 1086. Ac-
cording to a later medieval source, the church was the
cathedral of Funen at that time. During the middle
ages, the church was rebuilt several times and finally
abandoned and demolished in the 1540s.

A well-preserved grave containing a coffin of tra-
vertine ashlars was found, which had originally been
constructed inside the church. The grave revealed



the skeleton of a man aged 45-55. At his right hand,
a small set consisting of a small-scale silver chalice
and paten was found (fig. 1). Given the grave’s lo-
cation inside the nave of the church, the elaborate
coffin, and clerical grave goods, the grave is believed
to be that of a bishop.

The chalice is 7,2 cm tall and has only ornamental
decorations while the paten has an incised decoration
showing a Dextera Domini (the Hand of God) motif
and an inscription citing a Bible verse mentioning
the hand of God (figs. 2 and 3). The craftsmanship
that is put into the production of both chalice and
paten is very similar to that which is described in the
early twelfth century work “De Diversis Artibus”,
which is believed to stem from a Benedictine mo-
nastery in North-West Germany. The author using
the pseudonym Theophilus dedicates a chapter of his
treatise to such small chalices and patens, that are
beaten not cast. Theophilus also describes possible
decorations for the paten as either the Lamb of God
or The Hand of God.

During the middle ages, different types of chali-
ce and paten sets existed for various uses, the Calix
ministerialis or Calix Maior being the chalice used
for church services. Given its small size, the set from
Odense is believed to have been the private travel set
or calix viaticus of a bishop buried alongside him.
The paten fits on top of the chalice as a lid, and it is
believed that the two was originally a set, enabling
the owner to carry the consecrated wine and bread at
the same time. (fig. 4).

The inclusion of a chalice and paten in the grave
leaves no doubt about the deceased being clerical.
The elaborate coffin and the location inside the ca-
thedral suggest that it is, in fact, a bishop. A great
number of burial chalices retrieved in England seem
to suggest that while priests were buried with pewter
chalices, silver chalices were reserved for bishops
or archbishops. No clear evidence of the Episcopal
office was preserved in the grave and may, in all pro-
bability, not have existed. Neither was any eviden-
ce from the robes preserved even though there must
have been some. Even though some bones had been
relocated when the west-facing end of the coffin was
disturbed by construction work in the twentieth cen-
tury, it was obvious that the skeleton had been placed
in a remarkable manner inside the coffin. The head
was placed just outside the niche at the west-facing
end of the coffin while the feet were pressed against
the east-facing end. This was probably because the
space in the niche was occupied by the mitre as was
the case, for instance, in the grave of Bishop Gerhard

MIKAEL MANGE BJERREGAARD

(11258) in Bremen Cathedral (fig. 5). No crosier or
ring indicating a bishop’s status was found in the
Odense grave, but evidence from various German
bishops’ graves from the years 936 to 1192 proves
that these objects are not always present in graves
attributed to specific bishops or archbishops (fig. 6).

The chalice and paten from Odense might pro-
ve the best way of dating the bishop’s grave. The
parallel material seems to suggest sometime in the
eleventh or the early twelfth century. The inscription
on the paten is in Latin capitals with no uncials whi-
le other early inscriptions from Danish finds (early
twelfth century) all use uncials. The hand-of-God
motif on the patens was widely used mainly in the
10th and 11th century in Germany while other motifs
dominated in later centuries. Also, the proportions of
the Odense chalice with the cup being smaller than
the stem seem to reflect a general development in the
German chalices from the eleventh century.

Material comparable to the Odense chalice and
paten has been sought in Danish finds. However,
only a handful of twelfth- and early thirteenth chali-
ces and patens are known today. The best parallel is
a gilded chalice and paten found by ploughing as part
of a hoard near Haraldsborg (fig. 7). This set shows
some similarities to the Odense set, but is generally
more elaborate. It is dated to the early twelfth cen-
tury.

A further four chalices (some with patens) were
found in graves in Zealand, and are quite similar to
each other. A silver chalice was found in the grave
of Archbishop Absalon (1 1201) in Sorg, two pewter
chalices were found in graves (believed to be priests’
graves) in Roskilde Cathedral (fig. 8), and a lead
chalice was found in the grounds of the cemetery
at the Abelholt Monastery. These chalices are quite
different from the Odense chalice, their cups being
lower and wider and the knob on the stem more com-
pressed, even forming a flat dish. They date from the
first half of the thirteenth century and are somewhat
younger than the Odense chalice.

Closer parallels, though not exact matches, to
the Odense chalice and paten can be found both in
Sweden and in continental Europe, e.g. burial cha-
lices and discs from the Hildesheim Cathedral. It is
logical to look at burial chalices and patens from the
Bremen Cathedral, since the Archdiocese of Ham-
burg-Bremen held supremacy of the Nordic church
in the eleventh century. Especially two patens from
the many bishops’ graves excavated in this church
are related to the paten from Odense (fig. 9). Both the
paten from bishop Liemar’s grave (71101) and the

18



NADVERSZATTET FRA BISPEGRAVEN I ODENSE SKT. ALBANI KIRKE

grave believed to be that of bishop Frederich (11123)
are decorated with the Dextera Domini motif in the
centre, the latter also with an inscription very similar
to the paten from Odense. Although not dissimilar in
shape, the chalices from these two graves are not per-
fect matches of the Odense piece. Several Ottonian
pieces of art bear depictions of chalices that are quite
similar to the Odense chalice. The closest parallels
mentioned in this article are depictions of chalices
on the golden altarpiece in Aachen Cathedral dated
c. 1000 (fig. 10) as well as on a reliquary donated
by Emperor Henry II to the Cathedral of Bamberg
around 1010 (fig. 11). Furthermore, the shape of an
excavated chalice in Reims Cathedral from the gra-
ve of Bishop Gervasius (11067) is a close parallel to
the Odense chalice — except for the handles, which,
in the eleventh century, might have been an archaic
detail on a chalice. The paten from the same grave
also has an engraved Dextera Domini motif (fig. 12).
Finally, a chalice from an unknown bishop’s grave in
Skara Cathedral, Sweden, is very similar in shape to
the Odense chalice. This goes for the overall shape
of the cup, the knob, and the stem. Likewise, the pa-
ten from this grave bears the Dextera Domini motif
and an inscription mentioning this motif (fig. 14).
Bearing in mind that the chalice and paten might
have been quite old when placed inside the grave,
they should probably be dated to the eleventh cen-
tury, possibly the latter half. A carbon dating of the
skeleton gives quite a wide time frame, but the most
likely date is the eleventh century. The earliest name
of an Odense bishop emerges around the year 1020,
and at that time the Church of St. Alban was the Ca-
thedral. It is known from historical records that the
bishopric of Odense was moved from the Church of
St. Alban to the newly constructed nearby Church of
St. Canute around the year 1095. After this time, the
bishops in Odense must have been buried in the new
Cathedral. Thus, the grave in Odense most likely da-
tes from the period 1020-1095. Judging from styli-
stic parallels the chalice and paten are probably made
in North-West Germany. This is further emphasized
by the fact that the archbishopric in Hamburg-Bre-
men held supremacy over the Danish church until
the beginning of the twelfth century. Being one of
the oldest excavated Bishop’s grave in Scandinavia
this find is likely to spread new light on early Danish
church history.

19

Litteraturliste

Adam af Bremen 1968: De hamburgske cerkebispers
historie og Nordens beskrivelse. C.L. Henrichsen
(red.), Kebenhavn.

Andersson, A. 1963: Kalk och paten. I: G. Rona m.fl.
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. Kebenhavn, spalte 168-174.

Andrén, A. 1963: Kommunion. I: G. Rona ml.
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. Kebenhavn, sp. 671-675.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen
2016: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Museer
2016, s. 139-155.

Brandt, K.H. 1988: Die Grdiber des Mittelalters und
der friihen Neuzeit, Ausgrabungen im St. Petri
Dom zu Bremen, bd. 2. Stuttgart.

Brepohl, E. 1999: Theophilus Presbyter und das mit-
telalterliche Kunsthandwerk. Gesamtausgabe der
Schrift DE DIVERSIS ARTIBUS in zwei Bdnden.
Band 2. Goldschmiedekunst. Koln/Weimar/Wien.

Beeksted, A. 1968: Danske indskrifter. En indledning
til studiet af dansk epigrafik. Kebenhavn.

Christensen, J.T. 2017: Delrapport OBM 3183. Nad-
verscettet — patenens epigrafik. Upubliceret rap-
port. Odense Bys Museer.

Daniell, C. 1998: Death and Burial in Medieval Eng-
land 1066-1550, London.

Danmarks Kirker 1933ff. Nationalmuseet (udg.).
Kebenhavn.

Danmarks riges breve 1975: Christensen et al. (red.),
1.1k. bd. 1 & 2. rk. bd. 1 og 2. Kebenhavn.

Dodwell, C.R. (ovs.) 1961: Theophilus. The Various
Arts. Translated from the Latin with Introduction
and Notes by C.R. Dodwell. London Edinburgh
Paris Melbourne Toronto New York.

Ebsen, J.A. & A. Jouttijarvi: Analyse af kalk og disk
(OBM 3183). Heimdal-archaeometry Report 17-
4. Upubliceret rapport.

Elbern, V.H. 1963: Der eucharistische Kelch im
frithen Mittelalter. I: Zeitschrift des deutschen Ve-
reins fiir Kunstwissenschaft, bd. XVIIL. Berlin, s.
1-76 & s. 117-188.

Goetting, H. 1984: Die Bistiimer der Kirchenprovinz
Mainz. Das Bistum Hildesheim 3. Die Hildeshei-
mer Bischofe von 815 bis 1221 (1227), Germanis
Sacra. Historisch-Statistisch Beschreibung der
Kirche des alten Reiches. Neue Folge 20, Berlin.

Gilchrist, R. & B. Sloane 2005; Requiem. The medie-
val monastic cemetery in Britain. London

Lexikon der christlichen lkonograhpie 1968-1976.
E. Kirschbaum (udg.). Rom Freiburg Basel Wien



Liebgott, N.K. 1989: Dansk middelalderarkeologi.
Kebenhavn.

Lindahl, F. 1979: Haraldsborg-skatten. I: Egevang
(red.): Strejflys over Danmarks bygningskul-
tur: festskrift til Harald Langberg. Kebenhavn,
s. 210-220.

Mackeprang, M. 1906: Vore &ldste alterkalke. Aar-
bager for Nordisk Oldkyndighed og Historie II.
rk., bd. 21, s. 75-92.

Madsen, P.K. 1990: Han ligger under en bla sten. Om
middelalderens gravskik péd skrift og i praksis.
hikuin 17,s. 113- 134,

Otto, A. 1963: Kommunion. I: Georg Rona m.fl.
(red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder bd. VIII. Kebenhavn, sp. 675-676.

Péftgen, B. 2011: Die Speyerer Bischofsgrdber und
ihre vergleichende Einordnung. Eine archdolo-
gische Studie zu den Bischofsgrdbern in Deutsch-
land von den friihchristlichen Anfdngen bis zum
Ende des Ancien Régime. Friedberg.

Rasmussen, N.L. 1970: Silverbarrer. I: Georg Rona
m.fl. (red.): Kulturhistorisk leksikon for nordisk
middelalder bd. XV, sp. 276-279.

Vitae Sanctorum Danorum 1908-12. M. Cl. Gertz
(red.). Kebenhavn.

Weibezahn, I. 2006: Bischofsring. I: C. Stiegemann
& M. Wemhoff (udg.): Canossa 1077. Erschiit-
terung der Welt. Geschichte, Kunst und Kultur am
Aufgang der Romanik, Band Il Katalog. Pader-
born, s. 106.

MIKAEL MANGE BJERREGAARD

Noter

"' Meddelt skriftligt af konservator Jannie Amsgaard Ebsen,
Odense Bys Museer & materials scientist Arne Jouttijérvi,
Heimdal-archeometry.

2 Motivet er Guds hand, som rekker ned fra himlen og griber ind
i den jordiske verden. Det oprindeligt jodiske motiv kommer
ind 1 den kristne kunst 1 300-tallet, hvor det er i brug iser frem
til 1200-tallet. Lexikon der christlichen Ikonographie Zweiter
Band: 211-214.

31 Bjerregaard, Christensen og Hansen 2016 omtales kalkens
dele som stebte og loddet sammen, men denne tolkning er nu
fraveget.

* En oversigt over mange europziske kalke fra tidlig middelalder
ses hos Elbern 1963.

5 En leederkalk kendes i en bispegrav i St. Stephan Mainz (Elbern
1963, s. 48). Oplysninger om kalke af voks, som kendes fra
England, er givet mundtligt af Lene Mollerup, Museum Skan-
derborg. Se ogsa Gilchrist & Sloane 2005: 163.

¢ Der synes ikke at veere klare stilistiske paralleller i materialet
fra De Britiske @Qer (Elbern 1963: 21-23; Gilchrist & Sloane
2005: 160-165).

" Upubliceret rapport "Bestemmelse af bjergarter i bispegrav fra
1000-tallet, Albani Torv, Odense” af geolog Gunnar Larsen.,
Niras.

$ AAR 23976. Upubliceret rapport “Report1646” udarbejdet af
AMS 14C Dating Centre. Institut for Fysik og Astronomi, Aar-
hus Universitet.

20



Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa tersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra seldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Boggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



MONUMENTERNE I JELLING

Monumenterne 1 Jelling

Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid

Af Anne Pedersen

Magt og minde i vikingetiden kommer fa steder sa
steerkt til udtryk som i Jelling. Her blev to af Dan-
marks sterste haje opfort kort efter midten af 900-tal-
let; mellem dem star to runesten, den ene rejst af
kong Gorm til minde om dronning Thyra, den anden
rejst af Harald Blétand til minde om hans foreldre og
nok sa vigtigt ham selv (fig. 1). Kong Haralds store
sten star endnu pa sin oprindelige plads midt mel-
lem de to hgje, foran den nuvarende romanske frad-
stenskirke. Sammen med Kong Gorms noget enklere
runesten knytter den monumentkomplekset til tre hi-

storisk kendte personer; @gteparret Gorm og Thyra
og deres son Harald. Mindet om kong Gorm og dron-
ning Thyras ded og begravelse blev hen mod &r 1200
fastholdt for eftertiden af de danske krenikeskrivere
Sven Aggesen og Saxo. Begge beskriver de, hvordan
kongeparret blev stedt til hvile i hver sin hej, ifolge
Sven Aggesen tet ved kongens gérd i Jelling, dér,
hvor der ifelge Saxo nu stod en kirke (Aggesen kap.
VII; Saxo 10. bog, 6). De to beretninger har sammen
med omtalen af Jelling som kongelev i Kong Valde-
mars Jordebog (1231) og i det hele taget monumen-

Fig. 1. Harald Blatands runesten i Jelling. Foto: A. Pedersen. King Harald Bluetooth's rune stone in Jelling.

5



ternes storslaede karakter givet afsat for eftertidens
mytedannelse og for en intens videnskabelig debat,
ikke mindst om kongeslagtens og Jellings betydning
for konsolideringen af kongemagt og kirke i vikin-
getiden. Pa den anden side har Jellingmonumenter-
nes status og den store opmerksomhed, der er blevet
dem til del, af og til virket som en haemsko. Etable-
rede narrativer fik deres eget liv, sa alternative idéer
vanskeligt fik plads. Uden en tilherende bebyggelse
stod monumenterne til dels losrevet fra den hastige
udvikling i bebyggelsesarkaologien og dermed ogsa
uden for den diskussion af vikingetidens samfunds-
strukturer, der var knyttet hertil.

Siden 2006 er der fojet nye dele til de kendte mo-
numenter, forst og fremmest sporene af en magtig,
rombeformet palisade med tilherende bygninger, der
har rejst nye spergsmél om den aktivitet, der udfol-
dede sig her i 900-tallet. Der synes ikke at vere tale
om den lenge eftersogte kongsgérd, kongefamiliens
residens 1 Jelling. I stedet tegner der sig et billede
af et monumentkompleks med serlig ideologisk og
méske ligefrem konstitutiv betydning i forhold til
kongemagten og dennes legitimering, men som til
gengald havde en ganske kort praktisk funktionstid
sammenlignet med kendte stormandssaeder som Tis-
so og Lejre pa Sjelland. Formatet og den tekniske
kunnen bag monumenterne giver indtryk af dels de
ressourcer, kongemagten radede over, dels de virke-
midler, kongen benyttede sig af i sine bestrabelser
pa at stadfaeste sin autoritet over for omverdenen.
Pé sin store runesten lagde kongen i tekst og billede
vaegt pa familie, egne store bedrifter og ikke mindst
kristendommen — Harald hevdede at vare den kon-
ge, der gjorde Danerne kristne. Dette siger intet om
hans undersatters personlige tro; i udsagnet 14 kon-
gens officielle anerkendelse af kristendommen; en
anerkendelse, der varslede en ny tid for kirken og
dens udvikling i Danmark. Med udgangspunkt i en
beskrivelse af Jellingmonumenterne og de seneste
udgravningsresultater settes i det folgende fokus pa
sporgsmélet om monumenternes lokale forankring
og skala samt den bevidste reference til fortid og tra-
dition i tidens politiske strategi; faktorer, der havde
betydning for fastholdelsen af budskabet og synlig-
gorelsen af kongemagten.

Grave, hgje og runesten

Interessen for Jelling i nyere tid kan feres tilbage til
slutningen af 1500-arene, da Harald Blatands store
runesten blev frilagt, og det forste samlede billede
af hgjene og runestenene (det sakaldte Rantzau’ske

ANNE PEDERSEN

prospekt) blev tilgaengeligt for den leerde verden i
vaerket Commentarii rerum memorabilium in Europa
udgivet af Peter Lindeberg i 1591. Jelling var frem til
1743 kongelig ejendom, og erindringen om de konge-
lige forfaedre spillede en vesentlig rolle i kongemag-
tens selvforstéelse og skiftende kongers interesse for
stedet. Dette anes i en hyldesttale til dronning Anne
Sofie, Encomium Jellingense, komponeret af den lo-
kale prast Mourits Mouritsen Hayer i anledning af
Frederik IV’s og dronningens besog i Jelling i som-
meren 1721 (Baksted 1944: 11). Hovedpersonen er
Dronning Thyra, gennem hvis ord den nye dronning
blev introduceret til kongeslagtens tidligste historie.

Nogle ar forinden, i 1704, havde netop Frederik
IV taget initiativ til den @ldst kendte, omend resul-
tatlose udforskning af Nordhejen. Siden da har ad-
skillige store udgravningskampagner fundet sted i
Jelling, den forste i 1820-21. Malene for udgravnin-
gerne, undersogelsernes karakter og ikke mindst de
slutninger, man drog af dem, har gradvis @ndret sig,
og perspektivet er iser siden 1980°erne udvidet til
ogsa at omfatte det omgivende landskab.

Billeder fra tiden umiddelbart op til opdagelsen af
et gravkammer i Nordhgjen i 1820 giver et indtryk af
datidens Jelling: en lille landsby, men i stigende grad
et besegsmal for lerde og andre interesserede, blandt
dem arkivtegneren Seren Abildgaard i 1773, der ud
over at dokumentere runestenene ogsa noterede andre
oplysninger, herunder at der ast for Nordhgjen skul-
le findes en raekke store bautasten (Grinder-Hansen
2010: 125, 533ff). En akvarel af industrihistoriker
0O.J. Rawert fra 1819 viser runestenene og et af de
gerder, der skulle holdes omkring hgjene, sa folk og
fee blev forhindret i at kravle op og beskadige de kon-
gelige grave (Poulsen 2003: 55, fig. 7). Dette krav om
beskyttelse — i sig selv et udtryk for det overleverede
(eller méske genoplivede) minde om kongemagtens
redder — kan folges tilbage til 1600-tallet, hvor Chri-
stian IV 1 1635 gav befaling til at lade hojene omgeer-
de pé bedst mulig vis (Nielsen 1895: 268).

Gravkammeret i Nordhgjen blev opdaget ved en
tilfeeldighed af benderne i Jelling i 1820. Det stod
allerede da klart, at graven var plyndret. De tilbage-
vaerende genstande, bl.a. udskéret traeverk, forgyldte
bronzebeslag og ikke mindst det lille Jellingbager
af sglv, samt kammerets usadvanlige sterrelse pa 17
m? lod dog ingen tvivl om, at dette matte vere en
kongelig grav — Dronning Thyras grav ud fra belig-
genheden nord for kirken og det traditionelle navn pa
hgjen (fig. 2; Magnusen & Thomsen 1823). Graven
herte hjemme i 900-tallet; en datering, der langt se-
nere kunne bekraftes ved hjelp af dendrokronologi.

6



MONUMENTERNE I JELLING

Py /;/A )

P Pprads ks py S iy Ny
4

o

f,f"/ ”i

oy 12 - 37»/,'/ At
@ = A

2z

23
e
yilo |

jr/l FUMTY a0 |
1%724 wathy (]

2wy P T
17:' p/ g
v e~ 49

/4

b ”77‘.4—_»1/}71 y A

!4
577'»' gm0 M

i
y

=Y
sl
4 7 s
Fai) 7}77-4 ;7.;477»4(—v

U purh iy 477 1)
G
) ~>}7'V§/z,~f ?41.'»4:9 ?7'1“

i

(‘/,,,/’-,»,v///’/u} ”

I;.”["
17
p

/19 >
1 4 %;,/Tvu,wir 9/2;,»4'/7 eﬁ/nr.f([y.ﬁfﬁr/)

Fig. 2. Plan og snit (set mod
syd) af gravningen i Nordhgjen,
udfort af benderne i Jelling i
1820. Akvarel: J.H.T. Hanck,
Nationalmuseet.

Plan and cross section (south
view) of the excavation of the
North Mound carried out by the
farmers of Jelling in 1820.

JELLING.
Thgeer Hif-
3% Jun. 1820.

D O

Gravkammeret var bygget af kraftigt egetemmer, og
analyse af prover, udtaget ved en genudgravning i
1942, forte til konklusionen, at opferelsen af kam-
meret méitte vaere indledt i vinterhalvaret 958-59
(Christensen & Krogh 1987).

Hajen syd for kirken blev undersogt forste gang i
1861 af J.J.A. Worsaae pa vegne af Frederik VII og
igen i 1941 under ledelse af Ejnar Dyggve (fig. 3).
Mod forventning blev der ikke lokaliseret nogen
grav, derimod to raekker store bautasten pa terren-
overfladen under hegjen. Desuden fandtes rester af
fletveerk, hvis funktion sandsynligvis skal knyttes til
hgjens byggeproces. Ejnar Dyggve var overbevist
om, at bautastenene indgik i et maegtigt trekantet
helligsted, et vi”, der var stort nok til at rumme en
snes tusind mennesker, selv om en sa stor menneske-
meangde neppe var realistisk i forhold til datidens
befolkning (Dyggve 1955: 1444f; 1964: 16fY). To lige
reekker bautasten blev 1 1951 rejst i forlengelse af
stenrekkerne under hgjen for at vise viets udstrak-

7

ning. Hypotesen vakte dog skepsis (se Glob 1969),
og de bevarede stenrekker blev siden tolket som
dele af en 170 m lang skibssatning, der stedte op til
den formodede bronzealderhgj, der udgjorde kernen
i Nordhejen; et anlaeg, der svarede til skibssatninger
ved Bakke i Jylland og Glavendrup pa Fyn (Krogh
1983: 190; 1993: 251fY).

Dyggve fortsatte sine undersegelser i Jelling Kir-
ke 1 1947, 1948 og 1951 og fandt da spor af to aldre
trebygninger under kirkens gulv, den @ldste opfattet
som et hedensk tempel, et ”hov”, knyttet til det trekan-
tede vi, den yngre som en kirke (Dyggve 1955: 165ff;
1964: 211Y). Tolkningen af disse bygninger blev revi-
deret efter en mindre sondering i 1965 og en omfatten-
de udgravning mellem 1976 og 1979 (Krogh 1983).
Det viste sig, at der ikke blot fandtes spor af flere el-
dre treebygninger, men at der under gulvet fandtes en
kammergrav, 1 dette tilfeelde af mere normal sterrelse,
2,6x4 m, svarende til andre af vikingetidens kammer-
grave. To rembeslag af forgyldt og nielloindlagt selv



var udfert i samme stil som beslag fra Nordhejen.
Knoglerne i graven (hovedparten af et mandsskelet)
1a ikke 1 anatomisk korrekt orden, hvilket forte til den
tanke, at den dede var flyttet fra en tidligere grav. En
nerliggende mulighed var da en franslatio af den dede
fra kammeret i Nordhgjen, hvor der ikke var pavist re-
ster af den gravlagte. Dette indebar i sé fald, at graven
1 hgjen ikke var anlagt for dronning Thyra, men sna-
rere for kong Gorm, der efter sennens accept af kri-
stendommen fik et nyt hvilested under en kirke (Krogh
1983: 208ft; 1993: 246f). Med denne tolkning mistede
Thyra, hovedpersonen i 1820, reelt sin grav i Jelling.
Idéen om flytning af den (eller de) dede fra Nord-
hejen til et kapel i Jelling eller méske endda til Roskil-
de, hvor kong Harald selv ifelge Adam af Bremen (2.
bog, 23) skulle vaere begravet, havde allerede tidligere
veret fremlagt som mulig forklaring pa de manglende
skeletdele 1 hejens gravkammer. Forlebet ville 1 givet
fald stemme overens med en almen praksis at knytte
en hejtstaende persons grav til en kirkebygning (Dygg-
ve 1955: 176). Tolkningen har dog ogsa vakt skepsis
ud fra dels liturgiske og bevaringsmessige argumen-
ter, dels de arkeologiske vidnesbyrd og spergsmélet
om identifikation af den dede (se f.eks. H. Andersen
1995; Harck 2006: 207-208; Ottosen 2006; Ottosen &
Gelting 2007; Staecker 2001; idem 2005: 13-14). Uan-
set om der er tale om en flytning af den dede eller ej,
tyder de stilistiske ligheder mellem fund fra de to gra-
ve sammen med den meget korte indbyrdes afstand pa
kun ca. 50 m pé, at gravene er anlagt inden for en gan-
ske kort arrackke, sandsynligvis af samme familie, der
pa denne méade har fastholdt tilknytningen til stedet.

w
0 \

{
LA

Fig. 3. Interesserede tilskuere
ved den storstilede udgravning
af Sydhgjen 1 1941.

Foto: Georg Kunwald.
Interested bystanders at the
large-scale excavation of the
South Mound in 1941.

ANNE PEDERSEN

Et feellestraek for de mange &ldre undersogelser i
Jelling er, at blikket forst og fremmest har veret rettet
mod runestenene, stensatningen, hejene og kirken —
de stdende mindesmearker. Et af de store spergsmal
var fortsat, hvor den kongelige residens havde ligget.
Inspireret af sine erfaringer fra det mediterrane om-
rade, hvor palatium og helligdom ofte var taet knyttet
til kongegrav, forventede Ejnar Dyggve, at en konge-
lig residens i Jelling, et trebygget palatium, ville lig-
ge ost for Nordhgjen i et agrart landskab domineret
af ®ldre gravheje (Dyggve 1964: 14). Det lykkedes
dog ikke at finde arkaologiske beleg for tanken, og
det var forst i 1980’erne, at landskabet omkring mo-
numenterne fik sterre opmarksomhed, til dels som
folge af udbygningen af byen kombineret med nye
metoder til afdeekning af store arealer og en oget in-
teresse for bopladsarkaeologien. Dette beteod et langt
bedre kendskab til jernalderens og den tidlige vikin-
getids bosettelse 1 Jelling (Christiansen 1999). Der
var dog stadig en pafaldende mangel pa spor af be-
byggelse og aktivitet samtidig med monumenterne.

En storre helhed

De forste tegn pa, at historien om Jellingmonumen-
terne matte revideres, kom i 2006 med Vejle Muse-
ums undersogelser af arealet nord for Nordhgjen.
Undersogelsen afslgrede bygningsspor, et kraftigt
hegn med port samt store, undergravede kampesten
(P.M. Christensen 2008; Christensen & Andersen
2008). Stenene blev opfattet som dele af en sten-
setning, og der blev fremsat den opsigtsvaekkende




MONUMENTERNE I JELLING

Fig. 4. Luftfoto af Jellingmonumenterne, set fra vest. Skibssetningen, palisaden og de tre trelleborghuse er markeret i
landskabet dog pa en sddan made, at markeringen ikke skader arkeeologiske levn. Foto: Vejle Kommune.

Aerial photo of the Jelling Monuments viewed from the west. The extent of the palisade and the three Trelleborg houses
is indicated.

tolkning, at der kunne vare tale om nordenden af en
magtig skibssatning. Med en laengde pa godt 350 m
og en anslaet storste bredde pa omkring 70 m var den
adskillige gange storre end andre kendte monumen-
tale skibssatninger, hvoraf den sterste ved Vejerslev
(ikke leengere bevaret) malte ca. 90x14 m. At der
kunne vaere en sammenh@ng med de kendte mo-
numenter, blev understreget af afstanden fra de nye
sten til Nordhgjens centrum, der svarede til afstan-
den fra Nordhgjen til den beregnede sydlige spids af
den allerede kendte stensatning, skjult under Syd-
hgjen. Endnu et argument for et sammenha@ngende
monument var, at stensatningens hovedakse, der lob
mellem Sydhejen, kong Haralds store runesten og
Nordhgjen, kunne forlenges i lige linje til spidsen
af de nye sten, hvor der fandtes spor af en kraftig
traestolpe, der ma have raget hejt op over terranet.
Idéen om en magtig stensetning eller en skibsseet-
ning i Jelling var ikke ny. Overraskende var derimod
tanken om, at den kunne vere godt 350 m lang. Hel-
ler ikke denne idé var dog helt ny, idet et forslag om
en sddan kempeskibssatning allerede havde vearet
fremlagt af Olfert Voss i en avisartikel i Vejle Amts

9

Folkeblad i juni 1964 uden dog den gang at vaeekke
nogen storre genklang (P.M. Christensen 2008: 11).
Cl4-dateringer tydede pa, at stensatningen tidsmaes-
sigt 1a mellem det sene 800-tal og 970, da opferelsen
af Sydhgjen blev indledt (Andersen 2009: 14).
Undersogelserne af palisadekomplekset er siden
fortsat under Jellingprojektet (2008-13) i et samar-
bejde mellem Nationalmuseet, VejleMuseerne og
afdelinger ved Aarhus og Kebenhavns Universiteter,
finansieret af Bikubenfonden. Opmarksomheden har
vaeret rettet dels mod palisaden for at fastsla dennes
precise forleb iseer mod syd og vest, dels mod area-
let indenfor i en sterre fladeundersogelse pad omkring
15.000 m* mod nordest (fig. 4). Ud fra resultaterne
kan der nu tegnes et billede af et samlet kompleks
pa omkring 12,5 hektar, langt mere end nogen kendt
storgard fra vikingetiden. Nordhgjen udger det ab-
solutte centrum for helheden, idet diagonalerne
mellem palisadens hjerner skerer hinanden i en ret
vinkel pracist over hgjen. Langs med palisaden — i
det mindste mod nordest — 1& naesten identiske byg-
ninger, hvis karakteristiske grundplan og lighed med
bygninger pa ringborgene Aggersborg, Fyrkat og



Trelleborg knytter dem til anden halvdel af 900-tal-
let. Hvor trelleborghusene kan opdeles i fem kon-
struktionsmaessige fag (et midterrum pa tre fag og et
gavlrum pa ét fag i hver ende), var husene i Jelling
dog opdelt i fire fag (et midterrum pa to fag og fer
gavlrum pa ¢t fag i hver ende) med et tilfojet anneks
ved den ene gavl. Kendetegnende for komplekset
som helhed er de ngje definerede maleenheder og
den geometriske stringens, der ligger tet op ad prae-
cisionen bag ringborgenes planlesning og udlagnin-
gen af den magtige bro ved Ravning Enge blot 10
km syd for Jelling. En efterfolgende dendrokronolo-
gisk analyse af palisadetemmer, optaget fra bunden
af Smededammen i den sydlige del af komplekset,
viser dog, at palisaden i Jelling ma vare en smule
@ldre end borgene. Dateringerne ligger mellem 958
og 985 med et sandsynligt feeldningsér for en af pro-
verne omkring 968 (Bonde 2013; Jessen et al. 2014).
Disse dateringer tyder sammen med afvigelserne i
husgrundplanerne pa, at husene i Jelling ligger for
borghusene, og at de snarere udger en prototype for
borghusene end omvendt.

Grundlaget for Jellinghusenes form og for den
overordnede planlgsning af komplekset med omtrent
firesidet (i dette tilfeelde klart rombisk) indhegning
og bygninger placeret parallelt med denne kan fin-
des i datidens landbebyggelse, f.eks. ved Lisbjerg i
Jylland eller Tissg pa Sjelland (Jeppesen & Mad-
sen 1989: 290ff; Jorgensen 2003: 195). Ligesom
pa tidens garde 1a den vigtigste bygning formentlig
centralt pa arealet, sandsynligvis dér, hvor udgrav-
ningerne under Jelling Kirkes gulv har afsleret spor
af ®ldre treebygninger. At domme ud fra den arkao-
logiske dokumentation kan i det mindste den aldste
af disse bygninger vere opfert som en traditionel hal
om end ikke nedvendigvis af samme sterrelsesor-
den som hallerne ved Lejre eller Tisse (se Holst ef
al. 2013, 480 f.). Inde i hallen eller i tilknytning til
den kan der som pa gardene vare foregaet rituelle
handlinger, i dette tilflde sandsynligvis af kristen
karakter. Palisadekomplekset synes séledes at byg-
ge pa kendte forleg, men selve udformningen, den
geometriske preecision og kombination af elementer
samt ikke mindst skalaen repreesenterer derimod no-
get helt nyt og hidtil enestédende.

Kongens gard i Jelling?

Et af de centrale spergsmal var, om palisadekom-
plekset kunne identificeres som den kongsgard, Sven
Aggesen omtalte i sin krenike omkring &r 1185, eller
om dets funktion var en helt anden. Forventningerne

ANNE PEDERSEN

var hgje, da undersegelser blev indledt pa marker-
ne nord for kirkegarden og palisaden i 2009. Ville
der mon her vise sig nogle af de elementer, der ger-
ne knyttes til en kongsgard eller en stormandsgard
— vaerksteder, gkonomibygninger, spor af handel og
udlandskontakt etc. — og ville komplekset i givet fald
leve op til bebyggelsen ved Tissg, det naesten mytiske
kongesade Lejre eller Uppakra neer Lund i Skane?
Bebyggelsen ved Tisse er kendetegnet af en lang
tidsmeessig kontinuitet fra yngre jernalder op i vikin-
getiden; der er spor af talrige bygninger, og fundma-
terialet omfatter tusinder af metalgenstande, herun-
der vaben, religiose amuletter, menter og smykker,
produktionsaffald og redskaber (Jorgensen 2003).
Blandt de mere usadvanlige fund er et byzantinsk
blysegl fra begyndelsen af 800-tallet identisk med
fund fra Hedeby og Ribe (Jorgensen 2003: 203). Seg-
let kan veere resultat af direkte eller indirekte kontakt
med embedsmand fra det byzantinske kejserrige, og
i sa fald vidner det om, at ikke blot handelspladser,
men ogsa stormandssader var attraktive mal for di-
plomatiske delegationer, der efterspurgte rdmateria-
ler og udrustning, eventuelt ogsé nyt mandskab.
Lejre og Uppékra samt andre samtidige centrale
bebyggelser viser en lignende kontinuitet i garde og
haller samt et varieret fundinventar i Uppakra ikke
mindst udtrykt i en enkelt bygning, der kan folges
gennem arhundreder (Christensen 2015; Larsson
2004). Noget tilsvarende kunne ventes i Jelling, hvis
der var tale om en kongelig residens med en lang hi-
storie. Det samlede fundbillede har dog vist sig at
veere anderledes. Syd for Jelling by har Vejle Muse-
um siden 1980’erne afdakket spor af bebyggelse fra
forromersk jernalder frem til tidlig vikingetid, bl.a.
en bosattelse med tilherende vibengrav fra 2. arh.
e.Kr., og bebyggelse fra yngre jernalder og vikinge-
tid er pavist ved kanten af den gamle bymidte. Der
er séledes en vis kontinuitet inden for det forholdsvis
begraensede ressourceareal, men der er ingen entydi-
ge vidnesbyrd om en udstrakt eller serlig velstdende
bebyggelse sammenlignelig med de tidlige faser pa
Tisse, dvs. forud for monumentkomplekset. J.J.A.
Worsaaes samlinger fra forste halvdel af 1800-tallet
indeholder flere fund fra Jelling, men ingen fra vi-
kingetiden', og bortset fra selve palisaden med til-
herende bygninger er der forbavsende fa fund fra de
seneste undersogelser af arealerne umiddelbart op til
monumenterne: et enkelt vagtlod, en sjelden guld-
tremissis fra Dorestad (ca. 650-675), et par selvdir-
hemer og en Otto-Adelheid penning fra omkring ar
1000 samt en klippet sachsenpfennig fra ca. 970-985,
Harald Blatands tid. Ud over en uanselig brandgrav

10



MONUMENTERNE I JELLING

fra yngre jernalder under Nordhgjen samt de to kam-
mergrave fra hhv. Nordhgjen og Jelling Kirke er der
heller ikke pavist grave eller gravpladser fra vikinge-
tiden og perioden umiddelbart inden. Derimod er der
spor af samtidig bebyggelse ved Haughus knap 2 km
sydest for Jelling samt ved Skaermklint og Trollerup
et par km mod vest ved Harvejsforlabet. Hvilken
sammenhang, der er mellem disse bebyggelser og
monumentkomplekset, star dog forelebig dbent.

Komplekset i Jelling svarer saledes ikke helt til
forestillingen om en kongsgérd med dybe lokale el-
ler regionale redder og med et bredt spektrum af ak-
tiviteter. I stedet synes palisadeanlegget, hojene og
runestenene at vere udsprunget af en intens udfol-
delse over en relativ kort arrekke. Dertil kommer, at
bygninger og palisade i lighed med andre storbygge-
rier som broen over Ravning Enge og trelleborgene
havde en ganske kort levetid. Den nordlige palisade-
linje skeeres af en bygning, der typologisk set herer
hjemme 1 begyndelsen af 1000-tallet (Christensen &
Andersen 2008: 8). Allerede pa dette tidspunkt ma
anleegget derfor vere helt eller delvis slgjfet. Ikke
desto mindre viser den enorme investering, at palisa-
dekomplekset ma have tjent et vigtigt formal. Hvor
hgjene og runestenene er enkeltstaende (og varige)
monumenter i et landskab, udgjorde palisaden et
klart defineret kortlivet skel mellem et indre og et
ydre rum; et skel mellem dem, der deltog i begiven-
hederne indenfor, og dem, der stod udenfor.

Hvad der precist er foregaet inden for palisaden,
kan ikke afgeres ud fra det kendte fundmateriale.
Handlinger og ceremonier af politisk, social eller
religigs art er en mulighed, og palisadeanlaegget er

11

foreslaet tolket som et tingsted svarende til f.eks.
Thingvellir pa Island, hvis greenser 1 modsatning til
palisaden i Jelling er naturskabte (Roesdahl 2011:
357 f.). Det var maske i Jelling, at Harald Blatand
lod sig hylde af rigets stormand, og de bedrifter, der
er fastholdt for eftertiden pa den store runesten, blev
stadfaestet. Dette kunne 1 sa fald forklare anleggets
helt overdrevne dimensioner sammenlignet med vi-
kingetidens gérde. Det skulle imponere samtiden og
skabe respekt omkring den nye kongemagt (se f.eks.
Wembhoff 2014). Jelling ligger i luftlinje omtrent
midtvejs mellem de tidlige bysamfund i Ribe og Aar-
hus og kunne nas fra alle egne af riget inden for gan-
ske kort tid — fra greensen mod syd og fra det nordlige
Jylland via Hervejen og fra rigets ostlige egne via
landruterne over Fyn og sejlruterne til Vejle Fjord og
Snaevringen ved Lillebelt. Jelling var dermed veleg-
net som samlingspunkt, ikke for den omkringboende
befolkning, men for kongen og representanter fra
alle egne under hans herredemme, maske ogsa dele-
gerede fra fremmede magthavere. Det lokale miljo —
blandt andet det markante landskab med tunneldale,
hede og det omtrent nord-syd-géende vandskel, kan
have spillet en rolle for valget af placering; anlag-
gets funktion skal dog neeppe soges pé lokalt plan,
men derimod i kongens overordnede politik. Anlag-
get var en magtmanifestation pa niveau med Rav-
ningbroen og trelleborgene.

Magt og minde
Allerede Ejnar Dyggve pegede i 1940’erne pa de ar-
kaiske elementer i Jelling. Arkitekturen er ikke blot

Fig. 5. Stensatninger ved
Lindholm Hgje nord for
Limfjorden; i forgrunden en
skibsformet stensatning. Foto:
Jan Slot-Carlsen.

Stone settings at Lindholm
Hoje, north of the Limfjord; in
the foreground, a stone ship
setting.



storsléet og innovativ, som det passer sig for en ny-
tenkende, magtfuld konge. Det monumentale udtryk
er samtidig praeget af tradition og referencer til kend-
te fenomener i datidens landskab: stensatninger,
gravhgje, haller og indhegnede gérde. I Jelling fik
de en ny udformning og ikke mindst en overdreven
skala. Valget er naeppe tilfeldigt. Tvartimod synes
der at veere tale om en yderst bevidst udnyttelse af et
velkendt symbolsprog, opbygget over et kendt arki-
tektonisk repertoire og en veletableret rumlig forsta-
else, sandsynligvis med den klare hensigt ikke blot
at synliggere kongemagten, men ogsd at knytte en
forbindelse til andre prominente monumenter i Nor-
den og dermed styrke stedets/kongemagtens autoritet
og legitimitet.

Den megtige skibssatning er det aldste monu-
ment i komplekset. Dens lengde overgar alle an-
dre kendte monumentale skibssatninger, uanset om
den som efter Knud J. Kroghs opfattelse var 170 m
lang eller med de seneste undersogelser hele 350 m
(Krogh 1993; Andersen 2009). Det kan ikke udeluk-
kes, at anleegget aldrig blev fuldfert, idet der savnes
entydige stenspor mellem de nordlige sten, udgravet
12006-7, og den nordlige kirkegardsmur. Der er dog
ingen tvivl om, at de nye sten ma vere en del af kom-
plekset. Skibe af sten var ikke ukendte i Danmark, og
de var heller ikke forbeholdt samfundets overste. I
langt mindre format indgik de flere steder i den loka-
le gravskik. Pa Lindholm Hgje nord for Limfjorden
udger en hel flade af smaskibe saledes den yngste
gravform i en lang tradition med stensatninger om-
kring brandgrave; en tradition, der i 900-tallet blev
aflest af jordfaestegrave (fig. 5; Ramskou 1976: 15).
Udgravninger i 2008 ved Ejstrupholm og Snejbjerg
1 Midtjylland langt fra kysten viser, at skibe endda
kunne opfores af trae. Begge gravpladser herer hjem-
me i den @ldre vikingetid, &rhundredet for Jelling-
komplekset (S.T. Christensen 2008; Hansen 2008).

I Lejre er der spor af mindst fire skibssatninger
af sten pa nasset mellem Kornerup A og den udter-
rede Lejre A (S.W. Andersen 1995: 9-12, 91). De to
nordligste er endnu delvis bevarede, den ene mindst
60 m, muligvis oprindeligt op til 80 m lang, den
anden 40-50 m; de to evrige var omkring 45-50 m
lange. Skibssetningerne ligger i tilknytning til en
gravplads, som kan have varet i brug, inden stenene
blev rejst. Gravpladsens eneste vibengrav er fundet
midt i den store skibssatning lidt vest for lengdeak-
sen. Graven er fra tiden omkring ar 900 og muligvis
plyndret.

Taet ved Lejre-skibssatningerne er der flere for-
historiske hgje, deriblandt Grydehej, som pa Ole

ANNE PEDERSEN

Worms prospekt af Lejre fra 1643 beskrives som den
hgj, kongen besteg ved sin kroning; en beskrivelse,
som ogsé senere tider tog til sig som forklaring pa
en fordybning pa hejens top (Worm 1643; S.W. An-
dersen 1995: 103). Fordybningen er sandsynligvis
et aldre plyndringshul svarende til det, der fandtes
i toppen af Nordhgjen i Jelling. Hojen — oprindeligt
et imponerende monument pa knap 40 m i diameter
og mindst 4-5 m hgj — var opfert over en brandgrav
med bl.a. rester af fine guldtrade formentlig fra guld-
indvirket tgj. Graven er C14-dateret til tiden omkring
midten af 600-tallet (S.W. Andersen 1995, 113).

Skibss@tningerne i Lejre horer til en lille gruppe af
monumentale skibssa@tninger med en leengde pa 40 m
eller mere, der ser ud til at vaere opfert i 900-tallet,
iser forste halvdel af drhundredet (Vestergaard 2007:
151). I lighed med skibsseatningen i Jelling ligger de
gerne hojt eller pa anden vis synligt i landskabet;
ikke nedvendigvis ud til kysten som “Ales Stenar” i
Sydskane, men ofte nar vandleb eller vadomrader. I
Jelling ligger skibssatningen pa et hovedvandskel og
dertil nord for en markant tunneldal og se. Den frem-
treedende placering i landskabet bidrog til at forstaer-
ke det monumentale udtryk, maske ogsé den symbo-
lik, der la bag valget af skibsformen. De store skibe
rummede muligvis endnu et betydningslag forbundet
med den mytologiske fortelling om kong Skjold, der
fremstilles som stamfader til de danske konger, og
som ved sin ded blev gravlagt i et skib, der lastet med
vaben og gaver blev sendt til havs (Bill 2012: 162f).

Kong Gorms mindesten for dronning Thyra fik
forst sin nuvarende placering omkring 1630. Hvor
den oprindelig stod, vides ikke; den kan have indgaet
1 skibssatningen i Jelling. En lignende kombination
af stensetning, runesten og hej findes ved Bakke
sydvest for Jelling (Voss 1959) og Glavendrup pa
Fyn (Albrectsen 1960) samt ved Tryggevaelde pé
Sjelland. Ved Tryggevelde er alene runestenen be-
varet; til gengaeld knytter indskriften her de tre ele-
menter (og to sleegter) sammen 1 tid: Ragnhild, Ulfs
soster, satte denne sten og gjorde denne haj og dette
skib efter Gunulv sin mand, en glammende mand,
son af Neerve. Fa bliver nu fodt bedre end han. 1 alle
tre tilfeelde er der som i Lejre en flerhed af enkelt-
monumenter; ved Bakke og Glavendrup desuden en
forbindelse til langt eldre monumenter.

Ud fra de seneste ars undersegelser er det muligt,
at kernen i Nordhgjen ikke var en hgj fra bronzeal-
deren, men snarere en forste fase 1 byggeriet. Ikke
desto mindre har @ldre monumenter sikkert spillet
en rolle for placeringen. Den narliggende Sortehgj
og Mangehgjene mod nord har givet en tidsdybde i

12



MONUMENTERNE I JELLING

Fig. 6. Det forhistoriske hgjlandskab nord for Jellingmonumenterne i 1800-arene, set fra syd. Akvarel: J. Magnus Peter-

sen, Nationalmuseet.

The prehistoric landscape north of the Jelling monuments in the nineteenth century, viewed from the south.

landskabet, som datidens mennesker sandsynligvis
har veret bevidste om. £Aldre hgje og hejgrupper var
i langt hejere grad end i dag en markant del af dati-
dens landskab (fig. 6); rige kammergrave blev gravet
ned i heje, og mange gravpladser er anlagt omkring
en langt @ldre hej (Pedersen 2010). Et af de seneste
eksempler er et gravkompleks i Ullerup vest for Fre-
dericia (Juel 2015). Her 14 tidligere fire hoje, den ene
oprindeligt et anseligt monument pa 22 m i diameter,
og tet ind til kanten af hver hej 1& jordfestegrave
fra vikingetiden, i alt 50 grave. Yderligere 36 grave
14 omkring en overplejet hej nogle hundrede meter
leengere mod nord, og der kan meget vel skjule sig
flere grave i omrddet. Gravenes fordeling kan vere
udtryk for, at forskellige familier har valgt hver de-
res hgj som udgangspunkt for familiens eller gardens
gravsteder.

En lignende flerhed af monumenter findes andre
steder i Norden. Anundshog neer Visterds i Véistman-
land er med en diameter pa 64-68 m og en hgjde pa
9,2 m en af Sveriges storste gravheje. Cl14-datering
af traekul fra et ildsted under hgjen tyder pa, at den
er opfert engang i yngre jernalder eller vikingetid
(Bratt 1999: 264). I omradet umiddelbart op til hgjen

13

er registreret flere mindre hgje, runde stensatninger
og fem skibssatninger, hvoraf to, hhv. 51 m og 54 m
lange, ligger i direkte forleengelse af hinanden op til
hejfoden. Taet ved star en runesten fra begyndelsen af
1000-tallet. Indskriften beretter, at Folkvid satte alle
disse sten til minde om Heden, hans son, Anunds bro-
der. Vred huggede runerne. Stenen indgar i en raekke
af bautasten, der ser ud til at markere en processions-
vej fra Badelundaasen i sydvest til et vadested mod
nordest. Stenreekken lober parallelt med Eriksgatan,
den traditionelle rejserute, nyvalgte konger fulgte fra
Mora i Uppland gennem rigets vigtigste provinser
for derved at blive hyldet som konge.

Anundshog er dokumenteret som tingsted fra
hgjmiddelalderen, men kan have fungeret som sddan
allerede leenge inden. I vikingetiden var omradet na-
turligt afgreenset pé tre sider af vadbundsarealer og
et vandleb, mens en omkring 200 m lang raekke af
kraftigt funderede stolper, pavist ved geofysiske un-
dersggelser og udgravning i 2008, muligvis udgjorde
greensen pa den sydlige side, alternativt en markering
af en processionsvej ind til en kult- eller tingplads.
Stratigrafien péa stedet og Cl4-dateringer tyder pa,
at stolperakken blev rejst 1 vendel- eller vikingetid



(Sanmark & Semple 2011: 34f). Tilknytningen til en
gravplads, det narliggende vadbundsareal, placerin-
gen ved et vejknudepunkt, storhgjen, runestenen og
de rejste bautasten er alle traek, der kendes fra ting-
steder (Sanmark & Semple 2011: 12).

Endnu mere imponerende var Gamla Uppsala i
Malardalen, der sikkert var kendt af kongerne i Jel-
ling. Dette sted havde allerede i vikingetiden en ser-
lig betydning; her havde sagnkongerne boet, og her 14
de begravet. Omradet er domineret af en reckke stor-
hoje fra yngre jernalder (fig. 7), i naerheden af hvilke
der 1a store halbygninger. Kongehgjene er undersogt
i flere omgange; den sdkaldte Odinshej 1 1846-47.
Denne udgravning var sandsynligvis medvirkende
til Frederik VII’s senere beslutning om at undersoge
hejene i Jelling og ikke mindst lade kammergraven
i Nordhgjen std &ben for besogende (Vellev 2012:
49f). Ved siden af fornyede udgravninger inden for
selve monumentomradet er der i de seneste ar under-
sogt storre arealer med spor af grave og bebyggelse
fra perioden ca. 500-1200 gst for hgjene (Ljungkvist
& Frolund 2015). En af de sterste overraskelser her
var resterne af to lange stenfunderede stolperakker,
den ene lobende tvaers over den sakaldte Tingslette,
den anden ost for hgjene og omtrent parallel med ve-
jen mod nord (Beronius et al. 2013). Stolpereekkerne
er forelabig dateret til 500-/600-drene, samtidig med
mindst to af storhgjene. Funktionen er uvis, men kan
veere knyttet til handlinger af verdslig eller religios
art, styret af magthaverne pa stedet. I lighed med det
vaesentligt yngre kompleks i Jelling kreevede opfe-
relsen ngje planlegning og omfattende ressourcer.

Ifolge indskriften pd Harald Blatands store rune-

| B v -

Fig. 7. Kongehgjene ved Gam-
la Uppsala, Uppland, Sverige.
Foto: Anne Pedersen.

The burial mounds at Gamla
Uppsala, Uppland, Sweden.

ANNE PEDERSEN

sten vandt kongen sig Danmark al og Norge, og stor-
hgjene i Sydnorge indgik sikkert ogsé i reference-
rammen bag Jellingmonumenterne. Gravpladsen ved
Borre 1 Vestfold udger en af Nordens sterste sam-
linger af monumentale gravhgje fra perioden ca. 560
til 1050 (fig. 8). Syv store hgje og omkring tredive
mindre hgje er registreret, alle gendbnet eller plynd-
ret. Her er ingen skibssatninger. Til gengald blev det
forste vikingeskib der er fundet i Norge opdaget i en
af storhejene pd Borre i 1852. Udgravninger af are-
aler ved siden af gravpladsen har vist spor af mindst
to langhuse, som ud fra placeringen i landskabet tol-
kes som halbygninger, anvendst til rituelle formal af
den sociale elite i omradet i yngre jernalder (Myhre
2015: 97ff). Yderligere to imponerende skibsgrave
er udgravet i Vestfold; Oseberggraven anlagt i 834
og Gokstadgraven fra begyndelsen af 900-tallet.
Begge indeholdt et edselt og meget varieret grav-
udstyr anbragt i et stort skib og dakket af en stor
hgj. Undersogelser og udgravninger isar inden for
de senere ér har afsleret, at der omkring 500 m syd
for Gokstadgraven 14 yderligere grave, deriblandt to
badgrave samt en bebyggelse fra vikingetiden med
talrige spor af handel og handverk, muligvis en del
af grundlaget for den velstand, der preeger graven
(Bill & Radsrud 2013).

Storhgjene og de monumentale skibssatninger
var sandsynligvis omgardet af en egen sarlig aura
som symbol pa magt og rodfastede rettigheder. Set
i det lys er det muligt, at kongerne i Jelling ikke blot
onskede at opfere skibssatning og hej i hedensk tra-
dition i en tid, hvor kristendommen treengte sig pa,
men ogsa at skabe en helhed, som 14 tet op ad de

14



MONUMENTERNE I JELLING

gamle haderkronede monumenter i Norden. Sam-
menlignet med Lejre, Gamla Uppsala eller Borre
havde Jellingkomplekset langtfra samme tidsmaes-
sige dybde. Det blev etableret i lgbet af ganske fa
artier, men netop brugen af de kendte monumentty-
per og slgjfningen af den store stensatning, maske
nasten inden den overhovedet var fuldfort, kan have
givet en illusion af vasentlig sterre tidsdybde iser
for besggende, der ikke var kendt med stedet. En sa-
dan bevidst inddragelse af tid fojede yderligere en
dimension til monumentkomplekset og til stadfz-
stelsen af kongemagtens legitimitet. Heri ligger ma-
ske ogsé én mulig forklaring pd den sene opferelse af
den tomme Sydhej. Der er to kammergrave i Jelling,
den ene 1 Nordhejen, den anden skjult under yngre
bygninger, senest den nuvarende kirke. Var hensig-
ten med Sydhejen ikke blot at skabe et minde, men
netop at fastholde billedet af de to foreldres grave
for eftertiden?

Heojplyndring, en magtstrategi
Allerede i 1820 var man opmerksom pé, at Nordhe-
jen i Jelling var plyndret. Dette var abenbart sket al-
lerede ret kort tid efter gravlaeggelsen (Krogh 1993:
236f). Mange andre monumentale hgje i Norden vi-
ser lignende tegn pa indbrud, blandt dem Oseberg-
hgjen. I 2007 genabnede arkeologer hgjen for at
undersoge en metalkiste med resterne af de to grav-
lagte kvinder, der var blevet genbegravet her, og i
den forbindelse undersggte man trae fra graven. Da
graven forste gang blev undersogt i 1904, kunne det
konstateres, at indbruddet havde fundet sted, inden
skib og gravkammer var edelagt af trykket fra jord-
masserne 1 hgjen. Udgraverne fandt bl.a. 14 spader
og rester af to barebere, der formentlig havde va-
ret anvendt ved indbruddet. Fra Gokstadgraven var
der tilsvarende bevaret en rakke spader. En del af
disse redskaber er af egetra, der i 2010 lod sig date-
re ved hjalp af dendrokronologi. Resultatet viser, at
indbruddet i Oseberg sandsynligvis er sket mellem
ar 953 og 975, dvs. mere end 100 ar efter gravleg-
gelsen. En datering af fund fra Gokstad gav knap sa
klart et resultat, men tyder dog p4, at denne grav blev
abnet i samme tidsrum (Bill & Daly 2012: 812ff). 1
Danmark er skibsgraven ved Ladby pa Fyn plyndret,
formentlig kort tid efter begravelsen i begyndelsen af
900-tallet. Den dedes svard blev sikkert fjernet fra
graven, mens andet gravgods bevidst blev edelagt og
for en del brudstykkers vedkommende lagt tilbage i
graven (Serensen 2001: 112ff).

Skibsgravene og storhgjene var monumenter over

15

tidens magthavere, og byggeriet krevede en koordi-
neret indsats, der rakte ud over én enkelt families
formaen. Monumenterne var saledes et middel for
efterkommerne til at synliggere deres velstand og
legitimere deres plads i samfundet, deres rettigheder
og krav pa magt. Ville konkurrerende grupper over-
tage denne magt, var det oplagt at edelaegge forgaen-
gernes mindesmaerker og pa den made svackke deres
autoritet. Snarere end en simpel jagt pa skjulte skatte
kan hgjindbruddene derfor vere et led i en bevidst
strategi, maske endda iscenesat som offentlige ritu-
aler, der i et symbolsk sprog formidlede budskabet
bag handlingen (Bill & Daly 2012: 809).

Der findes talrige bade @ldre og yngre beretnin-
ger om gravabning i politisk gjemed. Under et besog
den 25. oktober 1806 ved den preussiske konge Fre-
derik den Stores grav fjernede Napoleon det svaerd,
der 14 ved kongens side. Frederik var ded 20 ar tidli-
gere, og Napoleons handling var en symbolsk havn
for det franske nederlag til preusserne i Syvérskri-
gen. Svardet blev symbol pd Frankrigs sejr over
Preussen og Napoleons overlegenhed over den store
preussiske konge (Geary 1994: 50). Tusind ar tidli-
gere var grev Giselpert af Verona ifelge historieskri-
veren Paulus Diaconus brudt ind i den langobardiske
kong Alboins grav og havde fjernet svaerdet og andet
gravgods. Alboin var konge i1 500-tallet, men hans ry
levede endnu pa Giselperts tid 200 ar senere. Hensig-
ten med indbruddet var da heller ikke vanhelligelse
af graven. I stedet bevaegede Giselpert sig ind i de
dedes verden, medte den for leengst afdede konge
og vendte tilbage som dennes rette arvtager (Geary
1994: 64f). Lignende beretninger fra antikken 1a for-
mentlig bag kejser Otto III’s gendbning af Karl den
Stores grav i kapellet i Aachen i ar 1000. Abningen
af graven var neppe alene religiost motiveret, udfort
af omsorg for Karls ry og for at sikre dennes jordiske
rester. Ved at knytte sig til den store kejser styrkede
Otto sin egen magt og position (Gorich 1998; Keller
2000: 1251f). Hejébning og hejplyndring indgér ogsa
i de nordiske sagaer, f.eks. i beretningen om helten
Skeggi, der kom til Lejre og bred ind i Rolf Krakes
hej, hvorfra han tog kongens svaerd Skofnung, “det
bedste svaerd, som kom til Island” (citeret hos Geary
1994: 65).

Praecist hvornar indbruddet i Ladbygraven fandt
sted, er usikkert. Skibet var tilsyneladende ikke vold-
somt skadet, og deeklaget over graven var formentlig
endnu ikke brudt sammen. Det ser desuden ud til,
at de ansvarlige vidste, hvor de skulle soge (Seren-
sen 2001: 118). Gravleggelsen er dateret til perioden
cirka 900-925, og indbruddet kan derfor vare sket



allerede for midten af 900-arene, maske i Gorm den
Gamles tidlige ar. Indbruddene i gravene ved Oseberg
og Gokstad falder derimod tidsmaessigt sammen med
Harald Blatands regeringstid. Om den danske konge
ogsé stod bag, kan ikke afgeres, men indbruddene
kan vere et af de midler, Harald direkte eller indirek-
te via sine stetter benyttede sig af i bestrabelserne
pa at vinde sig hele Danmark og Norge; en af de be-
drifter, der var vaerdig til omtale pa kongens store ru-
nesten; det sidste med henvisning til kongens forsog
pa at vinde kontrol i det vestlige Norge og laengere
nordpé. Kongens modstandere kan dog have benyttet
sig af samme midler for at udtrykke deres opposition
mod det danske overherredemme (Bill & Daly 2012:
818ff). Samme forklaringsmodel gor sig ikke ned-
vendigvis geeldende for Jelling. Det tomme kammer
i Nordhgjen forte som navnt allerede tidligt til over-
vejelser om en flytning af den dede til en anden grav
i Roskilde eller Jelling (Dyggve 1955: 176ff; Krogh
1993: 43ff). Denne flytning kan heenge sammen med
den officielle accept af kristendommen, men maske
ogsa med en magtforskydning i sleegten og et onske
om at flytte en af forfeedrene til et mere egnet sted. Et

ANNE PEDERSEN

sadant forleb har dog ikke efterladt et varigt minde. I
stedet er det mindet om to hegje for Haralds to foral-
dre i Jelling, der er overleveret op gennem arhundre-
derne, uanset at mindet kun delvist taler sandt.

Afrunding

Palisadekomplekset i Jelling med runesten og de to
keempehgje formidler et indtryk af en visionar byg-
herre, kong Harald Blatand, som havde autoritet og
magt til at mobilisere arbejdskraften og de nedvendi-
ge materielle ressourcer til at opfore et anleg af hidtil
uset storrelse og med en usedvanlig kombination af
elementer; det usaedvanlige i sig selv et kendetegn pé
en modig og nytenkende konge. Komplekset frem-
star som en bevidst komponeret helhed, hvor Ha-
rald byggede videre pd mindesmerker (stens@tning
og runesten) rejst af kong Gorm og — i kraft af de
arkaiske elementer — ogsé som en bevidst historisk
konstruktion (Holst et al. 2013: 57). Haralds store
runesten er pa sin vis et kondensat af helheden og
formidler et budskab om store bedrifter, kongemagt,
legitimitet og tidsdybde. Der var tale om en magtde-

Fig. 8. Hejgravfeltet ved Borre, Vestfold, Norge. Foto: Arve Kjersheim © Riksantikvaren. The mound cemetery at Bor-
re, Vestfold, Norway.

16



MONUMENTERNE I JELLING

monstration i samtiden; i den overleverede erindring
og i de fysiske mindesmarker 14 samtidig et funda-
ment for fremtiden.

Den omhyggelige udnyttelse af landskabet og
velkendte monumenttyper genfindes pa samtidige og
eldre centre i Skandinavien, og der er nappe tvivl
om, at den danske kongeslagt havde blikket rettet
mod nord, dels som referenceramme, dels som poli-
tisk scene, hvor de danske konger allerede fra begyn-
delsen af 800-tallet matte haevde sig for at fastholde
(og gerne udvide) deres herredemme. Harald BI&-
tand orienterede sig dog ikke alene mod nord, men
ogsd mod det kristne Europa. Dette kommer ikke
mindst til udtryk pa den store runesten, der kombi-
nerer hjemligt sprog, runeskrift og stiludtryk med en
opbygning og brug af billeder, der laner inspiration
fra kristne manuskripter og handvark (Roesdahl
1999; Wamers 2000). Monumentalarkitektur og stor-
slaet udsmykning var ligeledes velkendte virkemid-
ler i nabolandene. Et af de fornemste eksempler er
kapellet i Aachen, der blev pabegyndt i slutningen af
700-tallet. Det var i samtidens gjne af forbavsende
storrelse, usedvanlig smukt og opfert med forblef-
fende opfindsomhed (Meier 2002, 313). Lignende
ord kunne beskrive Jellingkomplekset. Her er form-
sproget blot et andet. Ogsa det ngje definerede rum
spillede en vigtig rolle i arkitekturen i nabolandene,
hvor bevagelse i og gennem rum fojede en sarlig
dimension til ceremoni og ritual (Wemhoff 2014).

Sydhgjen i Jelling indeholder ingen grav. Hvor-
for hgjen overhovedet blev opfert og det endda efter
kong Haralds omvendelse, er endnu et dbent spergs-
mal. Det kan veere en ting- eller hyldningshgj; tanken
kan ogsé have vaeret at skabe et mindesmarke magen
til Nordhgjen netop for at understotte mindet og det
mentale billede af kongens to foreeldre. Dette 14 1 gi-
vet fald heller ikke s& fjernt fra tankegangen i det
samtidige ottonske rige, hvor ikke blot herskerens,
men ogsa hans dronnings sidste hvilested fik stadig
storre betydning og opmarksomhed (Keller 2000).
Kejser Otto I's foreldre, Henrik I Fuglefenger,
grundleggeren af det ottonske dynasti (ded 936), og
dronning Matilda (ded 968) 14 saledes side om side i
Quedlinburg, et af slaegtens foretrukne opholdssteder
og dér, hvor den store hofdag blev atholdt i pasken
973 med deltagelse af en delegation fra Danmark.

Jellingkomplekset skiller sig ud fra centre som
Lejre, Tissa, Borre eller Gamla Uppsala. En kongs-
gérd med tilherende gkonomibygninger, vaerksteder
etc. er stadig ikke identificeret. Maske la den leenge-
re mod vest ved Heervejen. Palisadeanlaegget af tre
fik ingen lang levetid trods den store investering, og

17

erindringen om det gik tabt. Til gengeld bestod ho-
jene, runestenene og den stenkirke, der omkring ar
1100 blev opfert pa samme sted som tidligere en for-
modet hal efterfulgt af de ferste treekirker i Jelling.
I slutningen af 1100-tallet fandt Jelling vej ind i hi-
storieskrivningen hos Sven Aggesen og Saxo. Saxo
roste i sin fortale til Danmarkshistorien de tidligere
tiders danskere, der havde fastholdt deres helteger-
ninger i versdigtning og pa sten, og det er netop i
kraft af runestenene, at navngivne personer kan knyt-
tes til Jellingmonumenterne. Myterne og de mange
forteellinger hviler ikke altid pa et solidt grundlag,
og ny viden har gentagne gange fort til revision af
etablerede narrativer. Det gor dog ikke historien min-
dre fascinerende. I Jelling blev skabt et minde, som
kunne genoplives og genfortolkes gang pé gang i nye
rammer.

Summary

The Jelling Monuments — Expressions of tradition on
the threshold of a new era

The town centre of Jelling is dominated by two huge
mounds built shortly after the middle of the tenth
century. Two rune stones stand between them, in
front of the Romanesque stone church; one raised
by King Gorm in memory of Queen Thyra, and the
other, still in its original place, raised by King Ha-
rald Bluetooth in memory of his parents and his own
achievements (fig. 1). The rune stones tie the monu-
ments to three historically known individuals, the ro-
yal couple Gorm and Thyra and their son Harald and
the complex is one of the most magnificent expres-
sions of power and commemoration from the Vi-
king Age. The impressive nature of the monuments
combined with the descriptions of the royal burials
by Sven Aggesen (c.1185) and Saxo Grammaticus
(c.1200) have, together with the naming of Jelling in
the Cadastre of King Valdemar (1231), provided the
background for later myths and an intense scholarly
debate about the role of the royal family and Jelling
in the consolidation of the Danish kingdom and the
Church in Denmark. Discoveries since 2006 of an
immense palisade with associated buildings have
raised new questions. Jelling has emerged as both a
place of commemoration and a place of ideological
and perhaps even constitutive importance in relation
to the establishment and legitimization of royal pow-
er in the tenth century.

Modern interest in the Jelling monuments can be
traced back to the late sixteenth century when King



Harald’s rune stone was cleaned and the inscription
made accessible to scholars. Jelling was royal pro-
perty until 1743 and commemoration of the royal
ancestors played a significant role in the self-under-
standing of Danish kings in the seventeenth and eigh-
teenth centuries. In 1704, King Frederik IV initiated
the oldest known exploration of the North Mound
and, since then, several major excavation campaigns
have been carried out. The burial chamber in the
North Mound was discovered by local farmers in
1820 and the objects remaining in the plundered grave
and the unusual size of the chamber (approx. 17 m?)
left no doubt that this was a royal burial; judging by
its location north of the church and the traditional
name of the mound, the grave of Queen Thyra (fig.
2). A dendrochronological analysis of samples of oak
timber recovered in 1942 has stated the date for the
construction of the chamber as the winter season of
958-59.

The South Mound was investigated for the first
time in 1861 on behalf of King Frederik VII and
again in 1941 by Ejnar Dyggve (fig. 3). Contrary to
expectations, no grave was found. Remains of woo-
den structures were most likely associated with the
mound construction process while two rows of large
standing stones were believed by Dyggve to be part
of a huge triangular sanctuary. This hypothesis was
soon abandoned and the preserved stone rows were
instead interpreted as parts of a 170 m long ship set-
ting built next to a Bronze Age mound believed to
form the core of the North Mound.

Excavations in Jelling Church in 1947, 1948,
and 1951 revealed traces of older wooden buildings.
Dyggve’s interpretation of the buildings as a temple
and church was revised by Knud J. Krogh after exca-
vations in 1965 and 1976-79. In addition to the traces
of three wooden buildings, Krogh discovered a buri-
al chamber measuring about 2.6 x 4 m beneath the
church floor. Two strap fittings of gilded silver in the
Jelling style corresponded to metal artefacts from the
North Mound. The disarticulated state of the male
skeleton (assumed to be King Gorm) suggested that
the deceased had been transferred to the chamber
from an earlier grave, possibly the North Mound. A
transfer of the deceased from the North Mound to a
chapel in Jelling, or perhaps even to Roskilde had
previously been suggested as a possible explanation
for the lack of human remains in the mound. How-
ever, the interpretation also aroused scepticism, the
arguments focusing on liturgical practices, the nature
of the archaeological evidence, and the question of
the identification of the deceased. Whether a transla-

ANNE PEDERSEN

tio took place or not, the stylistic similarities between
artefacts from the two graves and the short distance
of only about 50 m between them suggest that the
graves were built within very few years of each other
and probably by the same family.

Inspired by his experience in the Mediterranean
area, Ejnar Dyggve assumed that a royal residen-
ce in Jelling would have been situated east of the
North Mound, close to the proposed sanctuary and
in an agrarian landscape dominated by ancient burial
mounds (fig. 6). He found no positive archaeological
evidence of this, and it was not until the 1980s that re-
mains of [ron-Age and early Viking-Age settlements
were discovered in the area south of Jelling. Despite
these new finds, there was still a noticeable lack of
settlement activity from the tenth century onwards.

In 2006-07, surveys and excavations undertaken by
Vejle Museum in the area north of the North Mound
revealed large monoliths and traces of a palisade fea-
turing a gate and buildings. The monoliths were in-
terpreted as part of an approximately 350 m long
ship setting. C14-dating indicated a date between the
latter half of the ninth century and 970 when the con-
struction of the South Mound commenced. Investi-
gations have continued in collaboration between the
National Museum of Denmark, Vejle Museum, and
departments at Aarhus and Copenhagen Universities.
The palisade complex has proved to cover about 12.5
hectares (fig. 4). Three near-identical buildings in the
north-eastern quadrant resemble buildings in the for-
tresses of Aggersborg, Fyrkat, and Trelleborg, thus
providing a date in the second half of the tenth cen-
tury. Dendrochronological analyses of timbers from
the southern line of the palisade have confirmed that
it was built between 958 and 985, probably around
968. Models for the ground plan of the Jelling buil-
dings and the overall layout of the complex can be
found in rural settlements from the Viking Age. As in
a farmstead, the main building is likely to have been
situated at the centre of the enclosure, probably whe-
re excavations in Jelling Church have revealed traces
of older wooden buildings. The complex thus incor-
porates well-known architectural features, yet the
design, the geometric precision resembles that of the
fortresses as well as of the Ravning Enge Bridge just
10 km south of Jelling, and the scale, in particular,
represents something new and different.

Settlements from the pre-Roman Iron Age until
the early Viking Age indicate some continuity within
the relatively limited resource area south of Jelling.
Yet there is no clear evidence of an extensive or
wealthy settlement prior to the monument complex

18



MONUMENTERNE I JELLING

comparable to the early phases of, for instance, the
settlement at Tissg in Zealand. Rather than an esta-
te with deep local or regional roots and a wide ran-
ge of activities, the Jelling complex appears to be
a short-lived manifestation of intense activity. The
northern palisade is cut by a building typologically
dated to the early eleventh century. By this time, the
complex must have been partially or fully demolis-
hed.

Although short-lived, the huge investment sug-
gests that it probably served a significant purpose.
Unlike the mounds and rune stones which are indivi-
dual monuments in the landscape, the palisade crea-
ted a clearly defined boundary between an inner and
an outer space, a divide between those who participa-
ted in the events within and those who were outside.
Was this the place where King Harald met the social
and political elite of his kingdom to receive their ho-
mage? A place of inauguration and commemoration
(the great rune stone)? If so, this could explain the
exaggerated dimensions of the complex. It was in-
tended to impress contemporaries and to command
respect for the new royal power.

Jelling lies roughly midway between the early ur-
ban communities of Ribe and Aarhus and could be
reached via land and sailing routes from all parts of
the kingdom within a very short time. It was there-
fore suitable as an assembly site, not for the local
population, but for the King and representatives
from all regions under his rule, maybe also for de-
legates from foreign rulers. The architecture draws
upon a well-known repertoire (stone settings, burial
mounds, hall buildings and enclosed farmsteads) and
a well-established understanding of space, possibly
with the additional aim of creating a visual (and men-
tal) link to prominent sites elsewhere in Scandinavia
and thus, by association, strengthen the authority and
legitimacy of the place and the power of the king.

The ship setting is the oldest monument in the Jel-
ling complex. Ships of stone and, indeed, of wood
were not unknown in Denmark (fig. 5). Yet stone
ships with a length of 40 m or more are few. The
monumental expression, perhaps also the symbolism
behind the choice of ship, was enforced by their of-
ten very prominent position in the landscape. King
Gorm’s rune stone for Queen Thyra may have been
part of the stone ship. A similar combination of stone
setting, rune stone, and mound is known from Bak-
ke, south-west of Jelling and Glavendrup on Funen,
and from Tryggevalde in Zealand where, however,
only a rune stone mentioning existence of the rune
stone, ship, and mound is preserved. A similar plu-

19

rality of monuments is known from other sites in
Scandinavia, among them Anundshog near Visteras
in Vistmanland, Sweden, which is documented as a
thing site from the High Middle Ages, but may have
functioned as such much earlier. Gamla Uppsala in
the Mélar Valley, Sweden, is even more impressive
and was important already in the Viking Age as the
home of legendary kings (fig. 7). The Swedish mo-
numents and similar monumental burials in southern
Norway, among them the mounds at Borre (fig. 8),
Oseberg, and Gokstad in Vestfold, may have served
as a frame of reference for the monuments in Jelling.

The massive mounds and stone ships were doubt-
less surrounded by a special aura as symbols of pow-
er and entrenched rights. Time added another dimen-
sion to the monuments and the royal claim to power.
The kings of Jelling may have wished not only to
create monuments in a pagan tradition, but also to
achieve a complex reminiscent of renowned ancient
monuments. The time span of Jelling is far shorter
than that of, for instance, Lejre in Zealand, Gamla
Uppsala or Borre, but the use of traditional monu-
ment types and the possible abandonment of the lar-
ge stone setting before it was even completed may
have provided an illusion of time-depth especially
for visitors unfamiliar with this site.

The construction of ship burials and mounds re-
quired considerable resources. Such monuments
were therefore also a means for the descendants
to demonstrate and legitimize their place in socie-
ty, their rights and claim to power. Competing so-
cial groups might attempt to destroy the memorials
and thus weaken the authority of their predecessors.
Tomb-raiding may therefore have been part of a delib-
erate strategy, perhaps even staged as public rituals
to convey the message behind the act. Like the North
Mound in Jelling, many other burial mounds in Scan-
dinavia show signs of entry, among them the ship
burials at Ladby (Denmark), Oseberg and Gokstad
(Norway). The raid at Ladby possibly occurred befo-
re the middle of the tenth century, maybe in the early
years of King Gorm, whereas the mounds at Oseberg
and Gokstad were raided during the reign of King
Harald. The tomb raids may have been arranged by
King Harald, directly or indirectly through his sup-
porters, in his attempt to win power and enforce his
authority in the whole of Denmark and Norway, the
latter referring to the king’s aim to gain control in
western Norway. The king’s opponents may have
used the same means to express their opposition to
the Danish supremacy. This model does not necessa-
rily apply to Jelling. Here, the tomb raids were possi-



bly associated with the official acceptance of Chris-
tianity, or perhaps a shift of power in the family and a
desire to move one of the ancestors to a more suitable
place. Such a scenario has not left a lasting memory.
Instead, the memory of two burial mounds for Ha-
rald’s two parents has survived over the centuries,
even though this memory, as shown by archaeology,
is only partially true.

The palisade complex conveys an impression of
a visionary ruler who had the authority and power to
mobilize manpower and the necessary material re-
sources to create a unique monument of unpreceden-
ted size. Considering the apparent archaic elements,
the complex also emerges as a deliberate construc-
tion of history. King Harald’s rune stone represents
a condensate of the whole, recording great achieve-
ments, royal power, legitimacy, and time-depth. The
monumental effort was a powerful demonstration
while, at the same time, providing a foundation for
the future.

The deliberate use of landscape and familiar mo-
nument types leaves little doubt that the Danish ro-
yal family focused on the north, partly as a frame of
reference, partly as a political scene where the Da-
nish kings from the early ninth century had to assert
themselves to maintain (and possibly expand) their
power. King Harald also looked towards Christian
Europe. This is not least reflected in the king’s rune
stone which combines the indigenous language, ru-
nes, and stylistic expression with a composition and
use of images inspired by Christian manuscripts and
craftsmanship.

Jelling differs from centres like Lejre, Tisse, Bor-
re, or Gamla Uppsala, and a royal estate with eco-
nomic functions, workshops, evidence of trade, etc.
has not yet been identified. Despite the large invest-
ment, the palisade was short-lived and the memory
of it was lost. In the late twelfth century, Jelling (the
royal burials) found their way into the chronicles of
Sven Aggesen and Saxo. The myths and the many
later legends were not always based on solid fact and
new knowledge has repeatedly led to the revision of
established narratives. This does not make the story
less fascinating. In Jelling, a memorial was created
which could be revitalized and reinterpreted time and
time again in a new framework.

Litteraturliste

Adam af Bremen. A.A. Lund (red.) 2000: Adam af
Bremens Kronike. Hojbjerg.
Aggesen, S. 1917: Kortfattet Historie om Danmarks

ANNE PEDERSEN

Konger. I: M.Cl. Gertz (red.): Sven Aggesons Hi-
storiske Skrifter. Kebenhavn, s. 31-90.

Albrectsen, E. 1960: Runemonumentet ved Gla-
vendrup. Fynske Minder 111, 1957 (1960), s. 83-
96.

Andersen, H. 1995: The Graves of the Jelling Dy-
nasty. Acta Archaeologica 66, 1995, s. 281-300.

Andersen, S.W. 1995: Lejre — skibssatninger, vikin-
gegrave, Grydehej. Aarboger for nordisk Oldkyn-
dighed 1993 (1995), s. 7-142.

Andersen, S.W. 2009: Bautasten og kampehegn.
Skalk 2009/1, s. 11-15.

Beronius Jorpeland, L., H. Gothberg, A. Seiler & J.
Wikborg 2013: Monumentala stolprader i Gamla
Uppsala. Fornvinnen 2013, s. 278-281.

Bill, J. 2012: Vikingetidens monumentale skibsgra-
ve. I: A. Pedersen & S.M. Sindbak (red.): Et feel-
les hav — Skagerrak og Kattegat i vikingetiden.
Koebenhavn, s. 152-167.

Bill, J. & A. Daly 2012: The plundering of the ship
graves from Oseberg and Gokstad: an example of
power politics? Antiquity 86 (2012), s. 808—824.

Bill, J. & C.L. Radsrud 2013: En ny markeds- og
produksjonsplass ved Gokstad i Vestfold. Nicolay
120, 2013, s. 5-12.

Bonde, N. 2013: Dendrokronologisk undersogelse af
prover fra Smededammen i Jelling. NNU Rapport
38. Kebenhavn.

Bratt, P. 1999: Makt uttryckt i jord och sten. Stora
hogar och maktstrukturer i Mdlardalen under
Jjdrndldern. Stockholm Studies in Archaeology
46. Stockholm.

Baksted, A. (red.) 1944: Mourits Mouritsen Hgjer.
Encomium Jellingense (Jellings Pris) 1721. Vejle
Amts Aarboger 1943 (1944), s. 3-24.

Christensen, K. & K.J. Krogh 1987: Jelling-hgjene
dateret. Kristendommens indferelse og Gorm den
Gamles deod. Nationalmuseets Arbejdsmark 1987,
s. 223-231.

Christensen, P. M. 2008: Nye brikker til vikinge-Jel-
ling. Vejle Amts Arbog 2008, s. 6-15.

Christensen, P. M. & S. W. Andersen 2008: Konge-
ligt? Skalk 2008/1, s. 3-10.

Christensen, S.T. 2008: Stolpebyggede skibssatnin-
ger i Snejbjerg. En forelobig beretning om en vi-
kingetidsgravplads. Herning Museum. Midtjyske
Sorteellinger 2008, s. 157-167.

Christensen, T. 2015: Lejre bag myten. De arkceolo-
giske udgravninger. Jysk Arkeaologisk Selskabs
Skrifter 87. Hojbjerg.

Christiansen, F. 1999: Jelling. Bebyggelse fra jernal-
der og vikingetid. Kuml 1999, s. 181-226.

20



MONUMENTERNE I JELLING

Dyggve, E. 1955: Jellingkongernes mindesmcerker.
Jelling. Det gamle kongescede. Vejle Amts histori-
ske Samfunds Festskrift. Kebenhavn, s. 127-197.

Dyggve, E. 1964: Mindesmcerkerne i Jelling. Form
og tydning. Kebenhavn.

Geary, P.J. 1994: Living with the Dead in the Middle
Ages. Ithaca/London.

Glob, P.V. 1969: Jellings Bautasten. Kum/ 1969,

s. 97-1009.

Grinder-Hansen, P. 2010: Seren Abildgaard (1718-
1791). Fortiden pa tegnebreettet. Kobenhavn.
Gorich, K. 1998: Otto III o6ffnet das Karlsgrab in
Aachen. Uberlegungen zu Heiligenverehrung,
Heiligsprechung und Traditionsbildung. I: G.
Althoff & E. Schubert (red.): Herrschafisreprd-
sentation im Ottonischen Sachsen. Vortrige und
Forschungen, herausgegeben vom Konstanzer
Arbeitskreis fiir mittelalterliche Geschichte 46.

Siegmaringen, s. 381-430.

Hansen, A.S. 2008: Ostergade i Ejstrupholm. En
gravplads fra 800-tallet, med skibssatning og
mulige dedehuse. Herning Museum. Midtjyske
forteellinger 2008, s. 147-156.

Harck, O. 2006: Mittelalterliche Prunkgrdber in
Déanemark und Norddeutschland. I: C. von Car-
nap-Bornheim & D. Krause (red.): Herrschaft
— Tod — Bestattung. Zu den vor- und friihge-
schichtlichen Prunkgrdbern als archdiologisch-hi-
storische Quelle. Internationale Fachkonferenz
Kiel 16.-19. Oktober 2003. Universitétsforschun-
gen zur prahistorischen Archdologie 139. Bonn,
s.207-217.

Holst, M.K, M.D. Jessen, S.W.Andersen & A. Peder-
sen 2013: The Late Viking-Age Royal Construc-
tions at Jelling, Central Jutland, Denmark. Recent
investigations and a suggestion for an interpreta-
tive revision. Praehistorische Zeitschrift 2012
(87)2, s. 474-504.

Holst, M.K., M.D. Jessen & A. Pedersen2013: Rune-
stenens Jelling. I: P. Gammeltoft (red.): Beretning
fra enogtredivte tveerfaglige vikingesymposium.
Hojbjerg, s. 47-61.

Jeppesen, J. & H.J. Madsen 1989: Stormandsgérd og
kirke i Lisbjerg. Kum! 1988-89 (1989), s. 289-310.

Jessen, M.D., M.K. Holst, C. Lindblom, N. Bonde &
A. Pedersen 2014: A Palisade fit for a King — ide-
al architecture in King Harald Bluetooth’s Jelling.
Norwegian Archaeological Review 2014, s. 42-64.

Juel, C. 2015: En gravplads gennem artusinder — Ar-
kaeologisk udgravning af bronzealderhgje og vi-
kingetidsgrave i Ullerup. Fredericiabogen 2015,
s. 45-58.

21

Jorgensen, L. 2003: Manor and Market at Lake Tis-
so in the Sixth to Eleventh Centuries: The Danish
‘Productive’ sites. I: T. Pestell & K. Ulmschnei-
der (red.): Markets in Early Medieval Europe.
Trading and ‘Productive’Sites, 650-850. Bolling-
ton, s. 175-207.

Keller, H. 2000: Die Ottonen und Karl der Grosse.
Friihmittelalterliche Studien 34, 2000, s. 112-
131.

Krogh, K.J. 1983: The Royal Viking-Age Monu-
ments at Jelling in the Light of Recent Archaeo-
logical Excavations. A Preliminary Report. Acta
Archaeologica 53, 1982 (1983), s. 183-216.

Krogh, K.J. 1993: Gdden om Kong Gorms Grav. Hi-
storien om Nordhgjen i Jelling. Vikingekonger-
nes monumenter i Jelling vol. 1. Kebenhavn.

Larsson, L. (red.) 2004: Continuity for Centuries. A
ceremonial building and its context at Uppdkra,
southern Sweden. Uppakrastudier 10. Lund.

Lindeberg, P. 1591: Commentarii rerum memora-
bilium in Europa ... Ex bibliotheca Ranzoviana.
Hamborg.

Ljungkvist, J. & P. Frolund 2015: Gamla Uppsala —
the emergence of a centre and a magnate com-
plex. Journal of Archaeology and Ancient History
16, 2015.

Magnusen, F. & C.J. Thomsen 1823: Efterretninger
om Mindesmeerkerne ved Jellinge og de derved
i Aarene 1820 og 1821 foretagne Undersogelser
m.m. (Sertryk fra Antikvariske Annaler IV,1).
Kebenhavn.

Meier, Th. 2002: Magdeburg zwischen Aachen und
Jelling: Représentationsarchitektur als semiotis-
ches System. I: J. Henning (red.): Europa im 10.
Jahrhundert. Archdologie einer Aufbruchszeit.
Mainz am Rhein, s. 311-322.

Myhre, B. 2015: For Viken ble Norge. Borregrav-
feltet som religios og politisk arena. Norske Old-
funn XXXI. Oslo.

Nielsen, O. 1895: Bidrag til Jellings og dets Mindes-
merkers Historie. Aarbager for nordisk Oldkyn-
dighed og Historie 1895, s. 252-270.

Ottosen, K. 2006: Kong Gorms umulige begravelse.
Svundne Tider 9, 2000, s. 44-51.

Ottosen, K. & M.H. Gelting 2007: Kong Gorms mu-
lige begravelse. Svundne Tider 10,2007, s. 42-48.

Pedersen, A. 2010: Grave, hgje og kirker — gravskik-
ke og monumenter mellem hedensk og kristent
i Danmark. I: B. Nilsson (red.): Fran hedniskt
till kristet. Fordndringar i begravningsbruk och
gravskick i Skandinavien c:a 800—1200. Opu-
scula 14. Stockholm, s. 57-102.



Poulsen, N.J. 2003: De greskladte grave. Landsby-
kirkegarden fra grenning til haveanleg. National-
museets Arbejdsmark 2003, s. 49-65.

Ramskou, Th. 1976: Lindholm Hoje Gravpladsen.
Nordiske Fortidsminder Serie B 2. Kgbenhavn.

Roesdahl, E. 1999: Jellingstenen — en bog af sten. I:
O. Heiris, H.J. Madsen, T. Madsen & J. Vellev
(red.): Menneskelivets mangfoldighed. Arkceo-
logisk og antropologisk forskning pd Moesgard.
Aarhus, s. 235-244.

Roesdahl, E. 2011: Scandinavia in the Melting-pot,
950-1000. I: S. Sigmundsson (red.): Viking Sett-
lement and Viking Society. Reykjavik, s. 347-374.

Sanmark, A. & S. Semple 2011: Tingsplatsen som
arkeologiskt problem. The Assembly Project
Field Report No 3. Visteras.

Saxo. Gesta Danorum. K. Friis-Jensen & P. Zeeberg
(red.) 2005: Saxo Grammaticus Gesta Danorum.
Danmarkshistorien 1. Kebenhavn.

Staecker, J. 2001: Monumenten i Jelling — myter och
realiteter. I: A. Andrén, L. Ersgard & J. Wien-
berg (red.): Frdan stad till land. En medeltidsar-
keologisk resa tillignad Hans Andersson. Lund
Studies in Medieval Archaeology 29. Stockholm,
s. 73-88.

Staecker, J. 2005: The Concepts of imitatio and
translatio: Perceptions of a Viking-Age Past.
Norwegian Archaeological Review 38/1, 2005,

s. 3-28.

ANNE PEDERSEN

Serensen, A.C. 2001: Ladby. A Danish Ship-Grave
from the Viking Age. Ships and Boats of the North
Vol. 3. Roskilde.

Vellev, J. 2012: Jelling, Sommeren 1861. Frederik
7.5 0g J.J.A. Worsaaes udgravninger. Hojbjerg.

Vestergaard, F. 2007: Monumentale skibsseatninger i
Danmark og Skane. Kuml 2007, s. 145-190.

Voss, O. 1959: Bekkemonumentet — en skibssatning
fra vikingetid. Fra Ribe Amt 14, 1956-59, s. 660-
670.

Wamers, E. 2000: ... ok Dani geerdi kristna ... Der
grofe Jellingstein im Spiegel ottonischer Kunst.
Friihmittelalterliche Studien 34, 2000, s. 132-
158, Taf. X-XVI.

Wembhoft, M. 2014: Der Platz des K&nigs — Eine Stu-
die zur Nutzung des unbebauten Raumes an Orten
koniglicher Représentation. Acta Praehistorica et
Archaeologica 46,2014, s. 161-170.

Worm, O. 1643. Danicorum Monumentorum Libri
Sex. Hafnizee.

Noter

! Baseret pa databaseudtraek venligst stillet til radighed af British
Museum, hvor fund fra Worsaaes samling opbevares i dag.

22



Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (naesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra seldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Boggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



NAVNLGUSE BISKOPPER

Navnlgse biskopper

Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134

Af Michael H. Gelting

Den navnlese bispegrav i Skt. Albani Kirke i Odense
er ikke den eneste gade i de vestdanske stifters historie
i artierne omkring ar 1100. Inden vi vender opmaerk-
somheden mod spergsmaélet om den gravlagtes iden-
titet, kan det vaere nyttigt at se pé to andre tilfelde fra
perioden, hvor udenlandske kilder giver nogle spar-
somme, men vigtige oplysninger om danske biskop-
per, uden at vi har den ringeste mulighed for hverken
at saette navn pa dem eller at bestemme, hvilke stifter
de var knyttet til. Disse i alt tre gader vil illustrere,
hvor uendelig lidt de skriftlige kilder oplyser om kir-
kehistorien i Danmark vest for Storebelt i tiden fra
1072 til 1134. Til slut vil jeg anstille nogle betragt-
ninger over, hvorfor vi har dette eklatante hul” i den
historiske overlevering. De gar ud pa, at de tidlige bi-
skopper ikke i sig selv var i stand til at etablere insti-
tutionel stabilitet, kontinuitet og tradition. Ferst med
oprettelsen af domkapitler opstod institutioner, som
havde disse egenskaber, og som dermed kunne blive
egentlige kultur- og videnscentre. Det skete tidligst i
1070’erne 1 Dalby (snart aflest af Lund) og Roskilde,
men processen var forst fuldbyrdet med stiftelsen af
dombkapitlet i Aarhus kort for 1200.

To danske biskopper pa Det
Forste Korstog

Den tyske arbog, som gar under navnet Annalista
Saxo — den sachsiske drbogsforfatter — anforer under
aret 1097, at to danske biskopper ledsagede en bro-
der til den danske konge pa Det Forste Korstog (Nass
2006: 492). Den anonyme annalist skrev sin arbog
— formentlig i en gejstlig institution i eller neer Mag-
deburg i det ostlige Sachsen — hen mod midten af
1100-tallet; afslutningstidspunktet (bortset fra senere
tilfojelser) kan bestemmes til mellem 1148 og 1152
(Nass 2006: VIII-IX). Hans vaerk var i vid udstrak-
ning en sammenskrivning af @ldre forleg, men da
nogle af disse kilder siden er géet tabt, har arbogen
betydelig selvstaendig kildeverdi. Ofte afskrev anna-

5

listen sine forleeg ordret eller med kun sma, sproglige
@ndringer.

Oplysningen om den danske kongsbroders og
de to biskoppers deltagelse i Det Forste Korstog er
en af de mange, som Annalista Saxo hentede fra de
sakaldte Paderborn-annaler. Denne kilde er nu tabt,
men dens indhold har i vidt omfang kunnet rekon-
strueres pa grundlag af senere drbeger og kroniker,
der benyttede den som forleg (Scheffer-Boichorst
1870). Listen over de prominente deltagere i Det
Forste Korstog genfinder man i en vasentlig sene-
re verdenshistorie, Gobelin Persons Cosmidromius.
Gobelin Person (1358-1421) opholdt sig i sin ung-
dom ved pavehoffet i Italien, hvilket indbragte ham
en udnavnelse til pavelig subkollektor i Paderborn,
dvs. den pavelige embedsmand, som indkravede de
indtaegter, der tilkom paven i Paderborn Stift. I den-
ne stilling opnaede han fra 1389 flere indbringende
praesteembeder, og da han ragede uklar med bystyret
i Paderborn, gik han i tjeneste hos den stedlige bi-
skop (Jansen 1900: VII-XXXVII). Han skrev flere
verker, hvoriblandt Cosmidromius er det mest be-
tydningsfulde. I sin forste skikkelse gik denne ver-
denshistorie til 1406 (Jansen 1900: XXXVII-XL;
Berg 1987-1989). Gobelin Person hentede mange
oplysninger fra Paderborn-annalerne. Han meddeler
ganske vist kun den danske konges broders deltagel-
se 1 korstoget og ikke de to danske biskopper (Jansen
1900: 36), men det er mere sandsynligt, at Gobelin
sd mange ar efter begivenhederne fandt denne detalje
irrelevant, end at Annalista Saxo skulle have tilfo-
jet den. Scheffer-Boichorst inkluderede den da ogsa
i sin rekonstruktion af den tabte Paderborn-arbog
(Scheffer-Boichorst 1870: 104). Hildesheim-arbo-
gen benyttede formentlig ogséd Paderborn-annalerne
til sin omtale af begyndelsen af Det Forste Korstog
(Scheffer-Boichorst 1870: 104; Nass 1996: 218).
Den sterkt forkortede notits, som kort efter 1137
blev tilfejet i margenen og dermed blev hérdt be-
skéret ved en senere indbinding, kan nappe have in-
deholdt detaljerne om den danske konges broder og



hans ledsagere (Waitz 1878: 59, sml. VIII).

I forbindelse med 1097-notitsen er det nedven-
digt at inddrage Franz-Josef Schmales kritik af
Scheffer-Boichorsts rekonstruktion af Paderborn-an-
nalerne, idet Schmale betvivlede, at Gobelin Per-
son i det hele taget havde benyttet dette tabte vaerk
(Schmale 1996: 16). Dette synspunkt hanger sam-
men med Schmales hypotese om, at den tabte arbog
aldeles ikke var skrevet i Paderborn, men 1 stedet i
benediktinerklosteret Corvey, som i modsatning til
Paderborn havde en lang og veldokumenteret tra-
dition for historieskrivning (Schmale 1996: 21-25).
Da hypotesen ikke kunne stettes pa sikre indicier,
har Schmales forslag til en ny betegnelse for Pader-
born-annalerne, nemlig Annales Corbeienses maio-
res — de storre Corvey-annaler — dog ikke fundet
genklang i forskningen (Nass 1996: 211). Schmales
kritiske revision indebar, at han 1 1097-notitsen kun
ansé den forste s@tning for at veere afledt fra det tab-
te annalverk, idet denne satning som navnt tillige
optraeder i Hildesheim-arbogen (Schmale 1996: 39).
Det méa bemarkes, at den seneste udgiver af Anna-
lista Saxo, Klaus Nap, i sin markering af den sach-
siske annalists 1an fra Paderborn-annalerne ikke har
accepteret Schmales “minimalistiske” rekonstruk-
tion af den tabte arbog, idet Naf fortsat bygger pa
Scheffer-Boichorsts rekonstruktion. En afklaring af
sporgsmaélet ville fordre en negje sammenligning af
Gobelin Persons Cosmidromius med Annalista Saxo
i deres helhed, hvilket ikke er muligt inden for den-
ne artikels rammer. Vi ma ngjes med at konstatere,
at Schmales afvisning af Gobelin Persons benyttelse
af Paderborn-arbogen ikke @ndrer noget ved, at der
er en abenbar og nar sammenhang mellem Gobe-
lins 1097-notits og den tilsvarende tekst hos Anna-
lista Saxo. Dersom Schmales opfattelse skulle veare
korrekt, vil denne sammenheng vere uforklaret,
idet han ikke i evrigt tog stilling til Gobelin Persons
kilder; 1 sa fald ma det derfor indtil videre forblive
et dbent spergsmdl, om verbaloverensstemmelsen
mellem Annalista Saxo og Cosmidromius 1 resten
af 1097-notitsen skyldtes, at Gobelins oplysninger
stammede direkte fra Annalista Saxo, eller om man
ma forudsatte en anden tabt faelles kilde.

Paderborn-annalerne synes at vere sluttet med
aret 1144, men allerede fra de forste ar af 1100-tallet
baerer de praeg af at vere forfattet samtidig med el-
ler kort efter de begivenheder, de omtaler. Inden da
bygger de pa xldre kilder, frem til 1098 blandt andet
pd Hasungen-annalerne (Scheffer-Boichorst 1870:
82-83); men da ogsd Hasungen-annalerne herer til
de tabte kilder, som ma rekonstrueres pa grundlag

MICHAEL H. GELTING

af deres ekko i senere arbeger, er det vistnok usik-
kert, om oplysningen om den danske konges broders
og de to biskoppers deltagelse i Det Forste Korstog
stammede derfra. Faktisk virker denne oplysning
som et indskud, der er blevet haegtet pa fortegnelsen
over korstogets ledere.! Denne fortegnelse ma Pader-
born-annalerne have haft fra en anden kilde; det er
teenkeligt, at annalisten — som under alle omstaendig-
heder mé have veret sachser — fandt, at korsfarerne
fra naboriget mod nord ikke burde lades uomtalt i en
beretning, som han i evrigt havde hentet fra en kil-
de, som ikke havde det samme geografiske perspek-
tiv, og at det dermed er en selvstendig tilfejelse. I
hvert fald ma oplysningen om den danske deltagelse
i korstoget hos Annalista Saxo og Gobelin Person gé
tilbage til en kilde, som var tidsmessigt ganske neer
pé begivenhederne, og i sin negterne, faktuelle form
giver den ikke grund til at tro andet, end at oplys-
ningen er korrekt, ligesom resten af opregningen af
deltagerne i korstoget er det.

Nér danske historikere leenge forholdt sig dybt
skeptisk til efterretningen om dansk deltagelse i Det
Forste Korstog, skyldes det en anden kilde, som uaf-
haengigt af Paderborn-annalerne meddeler en ganske
anderledes bloddryppende historie om de danske
korsfarere. Albert (eller Adalbert), kannik i Aachen,
deltog ikke selv i korstoget, men i de forste artier
af 1100-tallet indsamlede han flittigt beretninger fra
hjemvendte korsfarere og sammenskrev dem til en
righoldig og dramatisk krenike om Det Forste Kors-
tog og de ferste tyve ar af Kongeriget Jerusalems
historie. I betragtning af hans kildegrundlag kan
det ikke undre, at hans vaerk er af sterkt svingende
kildeverdi, snart ganske troverdigt, snart paviselig
fejlagtigt, og undertiden gengiver han rene skroner
(Jacobsen 1977-1980). Albert af Aachen fortaller,
at den danske konges sen Svend (Sueno) i spidsen
for en styrke pa 1500 mand var kommet nogle dage
bagud fra korsfarernes heer. Pa vej gennem Lilleasien
for at slutte sig til belejringen af Antiochia blev de
overfaldet af tyrkerne, og efter en hard kamp blev
de alle drebt. Sammen med danskerne rejste Flori-
na, en datter af hertugen af Burgund og enke efter
fyrsten af Philippi, idet hun habede pa @gteskab med
den danske prins; det lykkedes hende at flygte fra
massakren pa sit muldyr, men séret af flere pileskud
blev hun til sidst fanget og halshugget sammen med
den danske kongesen. Derefter ombragte tyrkerne en
gruppe syge korsfarere, som sogte helbredelse ved
de narliggende varme kilder. Nogen danske biskop-
per er der ikke tale om (Recueil 1879: 376-377). Som
allerede péapeget i Paul Riants pionerarbejde om den

6



NAVNLGUSE BISKOPPER

skandinaviske deltagelse i korstogene indeholder
Albert af Aachens fortelling flere inkonsistenser og
urimeligheder. Navnlig er der ingen som helst holde-
punkter for at indordne den skenne Florina i de bur-
gundiske hertugers genealogi, og det bliver ikke bed-
re ved at antage, at "hertug” var en fejl for ”greve”;
heller ikke greverne af Burgunds stamtavle har plads
til en Florina. Desuden forekommer det ekstremt
usandsynligt, at en af disse fyrsters detre skulle veere
blevet byzantinsk gift inden Det Forste Korstog, og
der var ikke nogen fyrste af Philippi (i det nuverende
nordestlige Graekenland), eftersom byen stod direkte
under den byzantinske kejsers administration (Riant
1865: 146-152).

De senere ars danske korstogsforskning har segt
at rehabilitere Albert af Aachens fortelling ved at
koble den til arbogsnotitsen fra Paderborn-annalerne
(Mgller Jensen 2000: 294-296; Lind et al. 2004: 25-
26). Der er imidlertid grund til at holde de to kilder
skarpt adskilt. Det er muligt, at der er en kerne af
sandhed bag Albert af Aachens fortelling, nemlig at
den danske kongesen og hans mand var kommet til
at sakke agterud for korsfarerherens hovedstyrke,
og at de blev overfaldet og massakreret af tyrkerne;
de senere danske arbegers og krenikers savel som
de ovrige korstogskilders tavshed herom har ikke
nogen afgerende veagt i betragtning af, at de forste
danske berettende kilder er fyrre ar senere end begi-
venhederne, og i betragtning af, at korstogskreniker-
nes forfattere langtfra var alvidende og desuden var
selektive 1 de informationer, de viderebragte. Men
Albert af Aachens fortelling forekommer at have
veeret godt pa vej ind i legendernes verden, allerede
da Albert nedskrev den.

Selv navnet pa den danske prins er der grund til
at tvivle pa. Svend Estridsen havde ganske vist en
son ved navn Svend, men han fik et ganske andet
endeligt. Ifolge Saxo var denne Svend den @ldste af
Svend Estridsens tilbagevaerende senner, da nyheden
om Erik Ejegods ded pd Cypern ndede Danmark i
1104. Ved Svend Estridsens ded i 1076 var en bor-
gerkrig blevet undgéet ved en aftale om arvefolgen
mellem hans segnner, hvor det altid var den aldste
tilbagevarende son, som skulle overtage tronen, nér
den regerende konge dede. Nu var det altsa Svend
Svendsens tur, og han begav sig straks mod Viborg
for at tage kongenavn; men inden han naede sa langt,
blev han syg og dede, og det blev i stedet Niels, der
som den sidste af Svend Estridsens senner kom til
at regere landet (Saxo 12.7.6-12.8.3; Friis-Jensen
& Fisher 2015: bd. 2, 892-897). Saxos kilde hertil
er ukendt, og det er blevet foresléet, at historien om

7

Svend Svendsens forgaeves forsag pa at vinde kronen
var frit opfundet for at miskreditere hans efterkom-
mere, Henrik Skadelér og hans senner (Friis-Jensen
& Fisher 2015: bd. 2, 892 note 28); men selve Svends
eksistens er der ingen tvivl om. Saxos historie strider
sdledes imod Albert af Aachen. Det skal indrommes,
at da Svend Estridsens talrige senner var avlet med
mange forskellige kvinder, kunne det vel ikke ude-
lukkes, at to af dem fik det samme fornavn; det var
Hal Kochs laosning, da han udarbejdede stamtavlen
over kongeslaegten til sit bind af Politikens Dan-
markshistorie (Koch 1963: 62-63). Der er dog nok
mere sandsynlighed for Paul Riants antagelse om, at
Albert af Aachen ganske enkelt betegnede sin danske
kongeseon med faderens navn (Riant 1865: 150), sna-
rest fordi han ikke kendte hans rigtige navn.?

Konklusionen pd denne gennemgang af kildema-
terialet ma da vaere, at det eneste, der kan sta fast
som nogenlunde sikkert om den danske deltagelse
i Det Forste Korstog, er Annalista Saxos oplysning
om, at en broder til den danske konge deltog sam-
men med to biskopper, utvivlsomt ogsa fra Danmark.
Hvem var da de to biskopper, som drog ud mod Det
Hellige Land i 1097? Vi ved det ikke. Det eneste,
vi kan sige med en vis grad af sikkerhed, er, at det
ikke var biskop Asser af Lund eller biskop Arnold af
Roskilde; i hvert fald ikke, hvis vi antager, at de to
korsfarerbisper mistede livet pa vej gennem Lilleasi-
en. Det levner seks mulige biskopper, nemlig alle de
vestdanske. Vi har ikke sikkerhed for at kende navnet
pa biskoppen i 1097 for nogen af stifterne Odense,
Borglum, Viborg, Aarhus, Ribe eller Slesvig (Moller
Jensen 2000: 295 med note 47).’

Rovmord pa tre danske
biskopper

Den naeste beretning, vi skal se pa, er ogsa ganske
farverig, og den involverer ogsd nogle danske bi-
skopper som bipersoner. Under aret 1112 anforer Al-
bert af Stade i sin verdenshistoriske &rbog, Annales
Stadenses (Stade-arbogen), at forvalteren af grevska-
bet Stade (fig. 1), Friedrich, og hans broder Ulrich pa
et tidligere tidspunkt havde pégrebet tre danske bi-
skopper, da de rejste igennem omradet med en storre
formue 1 rede penge. De druknede de tre biskopper
og hele deres folge i Elben og beholdt deres penge.

I forhold til denne begivenhed er Albert af Stade
en forholdsvis sen kilde, eftersom han forfattede sin
arbog i arene fra 1240 til 1256. Om hans oprindel-
se vides intet sikkert, om end der er en hgj grad af



Oldenburg

MICHAEL H. GELTING

Bliedersdorf

Rahmsdorf

Wistedt
Elsdorf

Fig. 1. Kort over de i artiklen omtalte lokaliteter omkring Stade. Illustration: Michael Gelting og Odense Bys Museer.
Maps showing the locations around Stade mentioned in this article.

sandsynlighed for, at han stammede fra en slaegt af
ministerialer i Bremen Stifts tjeneste (Hucker 1978:
333-342);* han dukker op i et diplom i 1224, hvor
han var kannik ved domkapitlet i Bremen og for-
te titel af magister, hvilket viser, at han havde féet
en videregdende uddannelse, formentlig i udlandet.
Derefter indtradte han i benediktinerordenen og blev
prior ved Mariaklosteret i Stade, hvor han ved abbed
Christophs ded i 1232 efterfulgte denne som abbed.
Albert misbilligede munkenes slappe overholdelse af
benediktinerreglen, ogi 1236 rejste han til Rom og ud-
virkede et brev fra pave Gregor IX til @rkebiskoppen
af Hamburg-Bremen, hvorved arkebiskoppen
bemyndigedes til at omdanne Mariaklosteret til et
cistercienserkloster, dersom det ikke lod sig gere at
stramme op pa disciplinen under benediktinerreglen.
Zrkebiskoppen indkaldte hele konventet til et moade,
hvor han palagde munkene at overholde deres re-
gel, hvis de ville undgé at blive overfort til cister-
cienserordenen. Han fulgte imidlertid aldrig op pa
sin formaning trods gentagne henvendelser fra ab-

bed Albert, og efter mere end tre érs strid og balla-
de (tumultus) gav Albert op, nedlagde sit embede og
indtradte i franciskanernes nylig stiftede ordenshus
i Stade. Samtidig pabegyndte han sin historiske ar-
bog. Arbogen slutter som nzvnt med aret 1256, men
da den paverakke, den indeholder, ender med Urban
1V’s dod 2. oktober 1264, har Albert maske veret lidt
bagud med sin fyldigere beretning. Albert dede en 9.
februar; aret er uvist, men hvis han arbejdede pa sit
veerk til det sidste, var det formentlig 1 1265 (Lap-
penberg 1859: 271-272, 366-367).

Langt det meste af Albert af Stades maegtige
kompilation var direkte afskrift fra @ldre vaerker; fra
og med de sidste ar af 1000-tallet indeholder den sta-
dig mere fyldige efterretninger om det regionale ari-
stokratis genealogi og historie, der synes at stamme
fra en tabt, lokal arbog, som ogsa er afspejlet i andre
annaler fra regionen (Hucke 1956: 58-59, 205-210).
I nogle tilfaelde kan det pavises, at oplysningerne er
ungjagtige, men som helhed anses denne del af &rbo-
gen for at veere en veerdifuld og nogenlunde palidelig

8



NAVNLGUSE BISKOPPER

kilde til regionens historie (Patze 1977-1980).

En af de tidligste af disse lokale efterretninger er
den forteelling, hvori rovmordet pa de tre danske bi-
skopper indgar som en ikke helt uvaesentlig detalje.
Det er umagen verd at genfortaelle den, bade fordi
den giver en fornemmelse af karakteren af Alberts
oplysninger, og fordi dateringen af rovmordet af-
hanger af fortellingens ikke helt klare kronologi.

Under aret 1112 beretter Albert af Stade, at grev Eil-
mar (Egilmar) den Yngre af Oldenburg, sen af Eilmar
og Rikenze,” som var Ida af Elsdorfs datter, gjorde
krav pé arven efter denne Ida, skent fyrsterne af Sta-
de, nemlig markgrev Udo og hans sen Heinrich, havde
besiddet denne arv ukeret hele deres liv (fig. 2).5 Ida
var af fornem slegt fra Schwaben, idet hun var bro-
derdatter til kejser Henrik II1 (1039-1056) og sester-
datter til biskop Bruno af Toul, som blev pave under
navnet Leo IX (1049-1054). Hun @gtede Lippold
(Leopold), som var sen af fru Glismod,” og fedte
Oda, nonne i Rintelen. Siden kebte hun datteren fri
af'klosteret og gav hende til den russiske konge,* med
hvem hun fik sennen Warteslaw (fejl for Jaroslaw).
Da den russiske konge var ded, lod Oda en umadelig
formue begrave i jorden og lod de maend drabe, som
havde begravet den, sé de ikke kunne afslere skatten.
Derefter vendte hun hjem til Sachsen med sin sen og
resten af sin formue. I et nyt eegteskab fik hun dat-
teren Aliarina, moder til grev Burchard af Loccum,
som landgrev Hermann af Winzenburg siden snig-
myrdede, skont han dog var Hermanns vasal. War-
teslaw (Jaroslaw) blev kaldt hjem til Rusland, hvor
han kom til at herske i faderens sted.’ Inden sin ded
fandt han den formue, som moderen havde skjult.

Ida havde ogsa en sen, grev Ekbert, som markgrev
Udo I (af Stade) draebte i Wistedt naer Elsdorf, skent
han dog var hans slegtning. Da Ida siledes stod uden
arvinger, drog hun til Rom til sin onkel, pave Leo,
som radede hende til fromt at forlade sine skyldnere
deres skyld; sa da hun vendte hjem til Elsdorf, tilgav
hun Udo drabet pa sennen, og for at kunne nyde sit
gods i fred gjorde hun Udo til sin arving, idet hun
adopterede ham. Til gengeld gav Udo hende omfat-
tende godser pa livstid.

Ud over Lippold (Leopold) egtede Ida to mend,
nemlig grev Dedo og grev Etheler Hvide, som begge
var grever i Ditmarsken og blev drabt dér. Den ene af
dem avlede med hende datteren Rikenze, som blev gift
med grev Eilmar af Oldenburg. En anden datter var
Akarina (Aliarina), moder til Burchard af Loccum. En
son af Ida var Burchard, storprovst i Trier, som siden
blev arkebiskop,'® og som opferte stenhuset i Elsdorf.

9

Da Ida var ded, tilfaldt hendes arv markgrev
Udo I (F 1057), hvem den ogsa tilkom pa anden vis;
for da i mange ar ingen af hendes @t havde gjort krav
pa arven, tilfaldt den kongen, som skenkede den til
Bremens bispestol. Men Udo I holdt grevskabet Sta-
de som len af arkebiskoppen, og Idas arv 1& netop i
hans grevskab. Sa Udo I og Udo II og Udo II’s sen
Heinrich besad arven ukeeret indtil 1112, hvor Eilmar
den Yngre af Oldenburg gjorde krav pa den; men han
blev afvist af Friedrich, som forvaltede grevskabet
pa markgrevernes vegne.

Denne Friedrichs mormor og moder var kommet
sejlende fra England, men led skibbrud i grevskabet
Stade, og efter den gamle rets strenge regler blev
bade de skibbrudnes personer og deres gods kongens
ejendom. Pigerne blev anbragt som kammerpiger
hos Udo I’s hustru Oda. Der var tre detre. Den ene
blev moder til Warding af Bliedersdorf — som blev
fader til Werno, Walding og Tezo af Linden — og til
en pige, som blev moder til Sicco, som blev fader
til Hermann af Poppenborstel og Robert Mulen. Den
anden datter fik Aldo — fader til Bertold af Elm og
Arnold af Bevern — og en anden sen, som blev fader
til Ernst af Emmelndorf og Balduin af Horechthor-
pe (muligvis Harrendorf). Den tredje datter segtede
Reinold, som med hende avlede sennerne Friedrich
og Ulrich og detrene Odilia, som blev abbedisse i
Heeslingen, og Rocelen, som agtede Waldesthor-
pe.!! Sennerne blev begunstiget og uddannet af deres
herrer (dvs. markgreverne af Stade), og som voksne
fik de overladt forvaltningen af nogle godser.

Pé den tid ville tre biskopper fra Danmark rejse
gennem landet, og de medbragte en stor sum pen-
ge. De n@vnte bradre (Friedrich og Ulrich) druknede
dem i Elben med hele deres folge og stjal pengene;
og skent de fortjente Guds vrede for denne gerning,
blev de meget velhavende i det timelige liv. Sa leenge
Udo I og Udo II levede, fornegtede Friedrich aldrig
sin stands ag (altsé at han var ufri, livegen), og derfor
blev han sat i spidsen for forvaltningen af grevskabet
Stade, som han kvalificerede sig til ved sin indsigt
og handlekraft. Men Ulrich begyndte pa Udo II’s tid
at hevde, at han var fri, og han opsegte kejser Hen-
riks hof."? Da markgrev Udo sa Ulrich hos kejseren i
Goslar, udbad han sig en kendelse om, at han havde
ret til at geore krav pa sin livegne, uanset hvor han
fandt ham. Da markgreven havde opnéaet kendelsen,
gav han Ulrich en megtig oreteve. Kejseren blev
opbragt, og alle greb til viben, men da parterne var
lige sterke, lykkedes det at 4 sagen forligt.

Det var pa de to bredres opfordring, at Udo I
draebte Idas sen Ekbert. Efter Ulrichs dod havde hans



MICHAEL H. GELTING

Udo I (Luder-Udo)
T 1|057
Udo IT
1082
Oda af Werl
t 1110
]

|
Heinrich 1

11087 + 1106

Heinrich 11
1128

|
Udo I (Luder-Udo)

|
Rudolf I
+ 1|124

|
Rudolf II
1144

|
Udo IV
+ 1130

Fig. 2. Stamtavle over greverne af Stade fra midt i 1000-tallet til sleegten uddede i mandslinien. Illustration efter Hucke

1956: Stammtafel A.

Pedigree of the Stade margraves from mid-eleventh century until the male line died out.

soster, abbedissen af Heeslingen, en dag badet i bad-
stuen. Da hun havde glemt sin kam, beordrede hun
tjenestepigen til at hente den. Pigen vendte redsels-
slagen tilbage og sagde, at Ulrich sad i badstuen, og
en neger (Ethiops) kemmede ham med abbedissens
kam. Fruen beordrede hende truende til at hente
kammen. Pigen gik tilbage til badstuen og blev siden
fundet ded dér.

Da markgrev Udo II dade, var sennen Heinrich
kun en dreng, og pa hans tid begyndte Friedrich
at straebe efter sin frihed, da han var meget velha-
vende og stod for forvaltningen af grevskabet og
alt drengens gods.!® Han drog til den sidste kejser
Henrik (V)" og gav ham 40 mark guld, som stam-
mede fra de tre druknede biskoppers formue, for at
fa lov til at heevde sin frihed med vidnesbyrd i det
grevskab, han forestod. Men hertug Luder (Ludger,
hertug af Sachsen; siden tysk konge og kejser som
Lothar III) var fjendtlig stemt mod Friedrich, for-
di denne havde kampet hardt mod hertugen i den
krig, han 1 sin tid forte mod markgrev Udo."* Her-
tugen ansporede derfor @rkebiskoppen af Bremen
til at rejse krav pa Friedrich som Bremerkirkens
livegne, for det var i Bremerkirkens grevskab, at
Friedrichs bedstemor og moder var faldet i trel-
dom ved skibbruddet. I 1112 sendte kejseren der-
for sin udsending for at afgere sagen, og da retten
var sat i Rahmstorf, medte arkebiskop Friedrich
med hertug Ludger, grev Rudolf (I af Stade) og
hans brodersen drengen Heinrich (II af Stade) og
grev Friedrich!'® med sine vidner, som var uadelige
(plebeis), og som han kunne forma til at svaerge pa

hvad som helst. Men grev Rudolf ville ikke udsette
sin mangeérige ejendomsret (dvs. til Friedrich) for
et letfeerdigt vidnebevis, og da han var ankommet
med en betydelig styrke, forte han Friedrich bort
som fange og sperrede ham inde pa Salzwedel,
indtil kejseren befriede Friedrich fra feengslet for
ikke at fa skam ved at beholde guld, som var givet
forgaeves; kejseren beholdt leenge Friedrich hos sig,
da denne ikke kunne vende tilbage til sin hjemegn.
Til sidst blev Friedrich dog fuldsteendig genindsat
1 sine rettigheder; han arbejdede siden altid pa at
ydmyge sine herrer, og han undergravede dem ef-
fektivt, da han var yderst velhavende og en frem-
ragende og dynamisk begavelse. Da nu markgrev
Heinrich forte et tomt fyrstenavn, mens Friedrich
levede i overflod bade pa sin herres godser og pa
dem, som han selv havde erhvervet sig pa forskel-
lig vis, sluttede grev Rudolf og hans neve, den unge
markgrev Heinrich, sig sammen og rykkede mod
Stade med en stor harstyrke. Men da Friedrich her-
te dem traenge ind i byen, flygtede han ud af den an-
den ende af byen, og det lykkedes ham med ned og
nappe at undslippe sine forfolgere i ly af natten og
skoven. Efter séledes at veere undsluppet opsegte
han hertug Ludger og gav ham béde, hvad han kun-
ne give, og hvad han ikke kunne give. Mens fyr-
sterne af Stade beslaglagde alt, hvad Friedrich hav-
de besiddet, opferte Ludger borgen Vorde,'” og han
indkaldte alle hertugdemmet Sachsens stridskraef-
ter for at genindsatte Friedrich. Men da Rudolf var
dod (1124), blev Friedrich genindsat i sine tidligere
besiddelser (Lappenberg 1859: 319-321).

10



NAVNLGUSE BISKOPPER

Historien om Friedrich af Stade har faet en del
opmerksomhed i tysk forskning, fordi den er det
tidligste eksempel pd, at en ministerialis kunne
svinge sig op til en staerk magtposition og betydelig
rigdom (Bosl 1950: 108-109; Hucke 1956: 92 note
659). Ministerialerne var en interessant socialgrup-
pe, idet de var livegne — deres person tilherte altsa
deres herskab — men i kraft af de embeder, de vare-
tog i1 deres herskabs tjeneste, kunne de opna en ud-
praeget aristokratisk og arvelig position uden dog af
den grund at opna personlig frihed; ikke sé fa tyske
adelsslaegter nedstammer fra sddanne maend (Arnold
1985). Friedrich af Stades historie er hyppigt refere-
ret 1 forskningen, men beretningen om rovmordet pa
de danske biskopper bliver altid forbigéet i tavshed;
1 det hejeste bliver det antydet, at Friedrich vist ikke
var kommet til sin rigdom pd ganske haderlig vis
(Dehio 1877: 49; Giesebrecht 1890: 839) — unag-
telig noget af en eufemisme. Det fremgar ikke, om
denne tilbageholdenhed skyldes, at historikerne har
vearet skeptiske over for palideligheden af denne del
af historien, men ikke har villet ofre tid og kraefter pa
at undersgge den narmere. | nerverende sammen-
hang ma det imidlertid veere vesentligt at tage stil-
ling til dette spergsmal.

Hvis vi ser bort fra spegelseshistorien om tje-
nestepigen i badstuen, er der ikke noget i Albert af
Stades beretning, der forekommer dbenbart urimeligt
eller usandsynligt, men bortset fra tilknytningen til
aret 1112 er der meget fa kronologiske holdepunkter.
Det er dog abenbart, at begivenhederne strakte sig
over flere artier. Udgangspunktet ma vaere at forsege
at tidsfaeste det skibbrud, som medferte, at Friedrich
af Stades mormor og hendes detre faldt i treeldom
i Stade. Albert af Stade siger, at detrene blev kam-
merpiger hos Udo I’s hustru, hvilket vel burde pla-
cere begivenheden inden Udo I’s ded 1 1057 (Hucke
1956: 27). Imidlertid var det ikke Udo I, men hans
son og efterfolger Udo II (T 1082), som var gift med
Oda af Werl (¥ 1110; Hucke 1956: 30). Dermed
bliver det muligt at ane skibbruddets politiske bag-
grund. Selv om Albert af Stade ikke siger det i sa
mange ord, skinner det igennem hele forteellingen, at
de skibbrudne engelske kvinder var af fornem byrd
(Schulze 1995: 82). Under normale omstaendigheder
burde sddanne personers familie have bestrabt sig pa
at laskebe dem. Men netop pa Udo II’s tid skete der
sadanne omvealtninger i England, at de skibbrudne
kvinder meget muligt slet ikke havde nogen familie
at forlade sig pa. Den normanniske hertug Vilhelm
Bastarden erobrede England i slaget ved Hastings i
1066 og det efterfolgende felttog, hvor en stor del af

11

det engelske aristokrati omkom. Den sterste trussel
mod det nye, normanniske regime var et omfattende
oprer i det nordlige England i 1069-1070, der blev
stottet af den danske konge Svend Estridsen; opstan-
den slog fejl, og den brutale repression, hvormed
Vilhelm tog haevn over oprererne, stod mél med den
trussel, de havde udgjort. Bade enker og detre fra det
engelske aristokrati og adskillige hejtstaende engel-
ske gejstlige sagte tilflugt i Danmark for at undgé
Vilhelms vrede (Bolton 2005; Mason 2004: 177-202;
Barlow 2002: 165-170; Walker 1997: 192-195). Un-
der Knud den Stores og hans senners regering i Eng-
land 1016-1042 var der opstéet et anglo-dansk ari-
stokrati, og det forekommer heojst sandsynligt, at de
engelske kvinder, som havnede i ufrihed i Stade ved
deres skibbrud, var pa flugt for at sege ophold hos
deres fjernere slegtninge i Danmark (Lappenberg
1859: 320 note 10). Kendskabet til det anglo-danske
aristokratis persongalleri — og navnlig dets kvindeli-
ge medlemmer — er for ufuldstendigt til, at der kan
opstilles en blot nogenlunde sandsynlig hypotese om
de skibbrudne kvinders ngjagtige herkomst,'® og det
kan ikke afgeres, om deres flugt fandt sted straks
efter 1066 eller forst efter det nordengelske oprors
sammenbrud i 1070.

Friedrich af Stades moders agteskab og hans
egen fodsel kan da rimeligvis dateres til begyndel-
sen af 1070’erne." Flere forskere har antaget, at det
var denne Friedrich, som — allerede betitlet greve
(comes) —11091-1092 i sin egenskab af arkebiskop
Liemar af Bremens foged (advocatus) spillede en
vigtig ceremoniel rolle ved Gerhard af Stumpenhu-
sens godsoverdragelse som skadeserstatning til Bre-
men Stift (Lappenberg 1842: 111-114, nr. 118-119;
Hucke 1956: 92; Dehio 1877: 49). I sin grundige
undersggelse af forvaltning og territorialmagt i aer-
kestiftet Bremen i 10.-12. arhundrede har Karl Rei-
necke imidlertid pévist, at den sammenhang, hvori
denne grev Friedrich optreeder i de to diplomer af
1091-1092, viser, at han ma have varet en fribaren
adelig; da navnet Friedrich var ganske udbredt i den
nordtyske hejadel pd denne tid, afstar Reinecke fra
nogen kategorisk identifikation af ham, om end han
synes at halde til, at det kunne dreje sig om grev
Friedrich af Formbach, som var morfar til den sene-
re hertug af Sachsen, og siden tysk konge og kejser,
Ludger (Lothar III) af Siipplingenburg (Reinecke
1971: 100-103). Denne hypotese rejser dog nogle
andre problemer (Reinecke 1971: 102; sml. Bern-
hardi 1879: 810-811), som der ikke er grund til at
ga nermere ind pa her. Det veesentlige 1 naerverende
sammenheng er at fastsla, at den grev Friedrich, som



optradte 1 1091/92, ikke var identisk med ministeri-
alen Friedrich af Stade. Da Friedrich af Stade ikke
optraeder i nogen andre diplomer fra 1090’erne, er
vi dermed for dateringen af begyndelsen af hans em-
bedsperiode henvist til Annalista Saxo, som skriver,
at Friedrich bestyrede grevskabet Stade i fyrre ér. Det
bliver anfert i forbindelse med grev Heinrichs ded
og hans broder Udo III’s overtagelse af grevskabet
1 1087 (Nass 2006: 478). Det er imidlertid del af en
mere generel omtale af Udos regeringstid som gre-
ve, 1087-1106 (Hucke 1956: 33), og almindeligvis
faester forskningen lid til Annalista Saxos angivelse
af Friedrichs fyrre ars embedsperiode; med udgangs-
punkt i Friedrichs ded i 1135 (Hucke 1956: 108)
giver det en tiltreedelse som forvalter af grevskabet
omkring 1095. Der kan dog n@ppe bygges sa praecis
en datering pa en tidsangivelse, som er helt &benbart
omtrentlig og vel egentlig blot betyder usadvanlig
laenge”,?® og hvor det desuden er fuldsteendig uvist,
om Friedrichs periode i eksil var regnet med eller e;.
Det, der ma sté fast, er, at Friedrichs magtposition i
Stade gik tilbage til Udo III’s tid og neeppe blot til
Udos sidste ar.?!

Sé lese disse kronologiske holdepunkter end er,
giver de en ret stor sandsynlighed for, at rovmordet
pa de tre danske biskopper fandt sted i Erik Ejegods
regeringstid 1 Danmark (1095-1103/04). Det kan give
anledning til en hypotese om, hvorfor hele tre danske
biskopper skulle have begivet sig over Elben med en
stor sum i penge og a&delmetaller, og hvorfor de blev
myrdet og vardierne stjalet, tilsyneladende uden at
de skyldige blev straffet med de strenge andelige og
materielle sanktioner, som normalt ville ramme dem,
der dreebte en biskop, for slet ikke at tale om tre. Hy-
potesen fremsattes med alle de forbehold, som folger
af, at den er en ren konstruktion pa grundlag af én
enkelt kilde.

I 1103 opndede Erik Ejegod pavens ophgjelse af
Danmark med de ovrige nordiske riger til en selvstaen-
dig kirkeprovins, et @rkebispedomme. At vaerdighe-
den tilfaldt Lunds biskop Asser, blev forst afgjort
ved den pavelige legat Alberics besog i Danmark det
folgende ér (Seegriin 1967: 118-120). Begivenheden
var et hardt slag mod Danmarks og Nordens hidtidi-
ge @rkebiskop, @rkebiskoppen af Hamburg-Bremen,
som dermed i praksis mistede alle sine lydbiskopper.
Fra pavens side var den et treek 1 den drabelige kamp
mellem kejser og pave, Investiturstriden, som udspil-
lede sig i artierne omkring 1100. I den strid havde
arkebiskop Liemar af Bremen, som dede i 1101, vae-
ret en af kejserens staerkeste stotter, sd paven havde
gode grunde til at lgsrive Norden fra Bremen (Bre-

MICHAEL H. GELTING

engaard 1982: 170-180). Vi ved, at @rkebiskopperne
af Bremen op igennem forste halvdel af 1100-tallet
gjorde sig store anstrengelser for at fA omstedt beslut-
ningen fra 1103 (Dehio 1877: 23-27; Seegriin 1967:
133-137); men der er ingen efterretninger om nogen
umiddelbar reaktion fra Liemars efterfolger, erke-
biskop Humbert (1101-1104). En delegation pa hele
tre danske biskopper ma have varet ude i et seerdeles
vigtigt @rinde. Det er ikke videre sandsynligt, at man
1 Danmark skulle have naret hdb om at kunne beva-
ge @rkebiskop Humbert til at affinde sig med tabet af
den nordiske kirkeprovins selv ved nok sa rige gaver.
Derimod kan man have onsket at opné kejser Henrik
IV’s anerkendelse af @ndringen. ZArkebiskop Hum-
bert havde al mulig interesse i at forhindre en sadan
transaktion, men for at undgé diplomatiske forviklin-
ger kan han have foretrukket at fi bade de udsendte
danske biskopper og pengene til at forsvinde” uden
selv at involvere sig direkte. Hvis han anlagde samme
betragtningsméade som Adam af Bremen i 1070’erne,
var de danske biskopper alligevel “frafaldne”, fordi
de ikke leengere anerkendte Hamburg-Bremens auto-
ritet,”? og dermed kunne Humbert tage sig drabet gan-
ske let. Friedrich af Stade skulle da have udfert rov-
mordet pé bestilling fra den bremiske @rkebiskop.”

Pé denne tid var den danske konge imidlertid bort-
rejst, pa vej til Jerusalem, og da budskabet om hans
ded pa Cypern naede hjem til Danmark, var den vig-
tigste opgave at fa valgt en ny konge. Saxos noget
forblommede beretning om kongevalget i 1104 kunne
antyde, at valget ikke gik helt af sig selv (Saxo 12.8.2-
3; Friis-Jensen & Fisher 2015: 894-897), og den nye
konge, Niels, har neppe veret interesseret i at ind-
lede sin regering med at risikere en aben konflikt pa
den tyske front. Maske har man ogsa fra dansk side
haft interesse i at henlegge sagen om rovmordet pa
de tre danske biskopper som uopklaret.

Selv om man ud fra en strengt kritisk betragtning
naeppe ville kunne datere de tre biskoppers voldelige
ded mere precist end til tidsrummet 1087-1112 (fra
Udo III af Stades tiltreedelse til det faste kronologiske
holdepunkt i Albert af Stades beretning), halder jeg
derfor til at datere rovmordet til 1103/04. Hvilke mu-
ligheder giver det for at identificere de tre ulyksalige
biskopper?

Her er vi ikke stort bedre stillet end ved sporgs-
malet om identiteten af de to danske biskopper pa
Det Forste Korstog i 1097. Ud over Asser af Lund og
Arnold af Roskilde kan kun Hubald af Odense ude-
lukkes, idet han optraeder i kilderne fra 1100/01 til
1117 (Kluger 1992: 59-60). I Aarhus kender vi ikke
navnet pa nogen biskop mellem biskop Christians

12



NAVNLGUSE BISKOPPER

deltagelse i den danske invasion til stette for det nord-
engelske oprer i 1069-1070 og Roskildekrenikens
korte omtale af biskop Ulkil i forbindelse med kong
Erik Emunes udnavnelse af biskop Illuge til Ulkils
efterfolger i 1134 (Nyborg 1992: 41-42). I Borg-
lum har vi ingen sikre efterretninger mellem biskop
Henrik, som optradte under opreret mod Knud den
Hellige i 1086, og biskop Ketil (Kjeld), som faldt
pa kong Niels’ side i slaget ved Fodevig 1134, om
end en biskop Eskil, som i en fragmentarisk beva-
ret 1200-tals samling af Sankt Theoger af Vestervigs
mirakler omtales som modstander af Thegers kult,
kunne have varet biskop af Berglum i den mellem-
liggende, dunkle periode (Gelting 1992a: 50). I Ribe
kender vi heller ikke biskoppernes identitet mellem
Oddo, som formentlig dede efter 1072, og Gerald,
som optrader i et diplom i Worms i 1113 (Gelting
1992b: 69-70). I Slesvig kendes ingen biskop mel-
lem Siward, som bevidnede kong Knud den Helliges
gavebrev til Lunds domkirke i 1085, og Gunner, som
Saxo nevner i forbindelse med begivenheder i 1121;
i Bartholins annaler (1600-tallet) anferes han under
aret 1110, men kilden hertil er ukendt. En sen over-
levering vil vide, at Gunner var den ferste biskop,
som blev bispeviet af @rkebiskop Asser efter Lunds
ophgjelse til @rkesaede i 1104 (Radtke 1992: 107),
og hvis denne efterretning star til troende, var en af
de biskopper, som blev myrdet i Stade, sandsynlig-
vis fra Slesvig; men da Cornelius Hamsforts kilde til
oplysningen er ukendt, mé den tages med betydeligt
forbehold. I Viborg, endelig, er der ingen viden om
biskoppernes identitet mellem Heribert, som for-
mentlig dede efter 1072,%* og Eskil, som blev drebt
1 1132 eller 1133, men vistnok var biskop allerede i
1122 (Gelting 1992c¢: 119-120).

Som det fremgéar, bliver identifikationsmulig-
hederne ikke bedre, selv om man ser bort fra min
hypotetiske indsnavring af dateringen af det tredob-
belte bispedrab i Stade til 1103/04. Netop perioden
1087-1112, der som tidligere navnt er den yderste
tidsramme for begivenheden, falder sammen med
den tid, hvor de fem jyske stifters historie ligger hen
i det dybeste morke. De tre myrdede biskopper ma
have veret jyske, og en af dem var méaske fra Sles-
vig. Mere kan vi ikke sige.

Bispegraven i Skt. Albani Kirke

Tidsrammen for den navnlese biskop, som blev grav-
lagt 1 Skt. Albani Kirke i Odense, er videre end de
to tilfaelde, som er dreftet ovenfor, eftersom vi ikke
kender tidspunktet for begravelsen. Som det frem-

13

gar af Mikael Mange Bjerregaards samt Jakob Tue
Christensen og Jesper Hansens artikler i nerveerende
antologi, er gravtypen tidlig, og stilistiske og motiv-
massige trek ved altersattet i graven tyder pa en
datering til anden halvdel af 1000-tallet (sml. Bjerre-
gaard, Christensen & Hansen 2016a: 147-149; Bjer-
regaard, Christensen & Hansen 2016b). Da biskop
Hubald af Odense som navnt endnu i 1117 beklaedte
embedet, er han sandsynligvis blevet stedt til hvile i
Knudsklosterets kirke, som da var under opferelse.
Den gravlagte ma have veret en af hans forgaengere.

Ved kong Knud den Stores organisering af den
danske kirke i foraret 1023 (Gelting 2010: 15-16)
blev Reginbert indsat som biskop af Fyn. Ud over
Adam af Bremens beretning herom ved vi intet om
ham, men da den naste biskop af Fyn, som Adam
navner, er Eilbert, der blev bispeviet af arkebiskop
Adalbert af Hamburg-Bremen (1043-1072), dede
Reginbert formentlig forst efter 1043. Eilbert blev
genstand for ikke naermere beskrevne, men alvorlige
anklager, som forte til, at arkebiskop Adalbert su-
spenderede ham. Eilbert drog til Rom for at rense sig
over for paven; formentlig pa hjemrejsen derfra dede
han i 1072 (Kluger 1992: 57-59). ZArkebiskop Adal-
bert var da allerede afgaet ved deden, og da Adam af
Bremen afsluttede sin beretning om de hamburgske
arkebiskoppers historie med Adalberts ded, far vi
ikke at vide, hvem der efterfulgte Eilbert. Derefter
senker morket sig ogsa over det fynske bispesade
indtil 1100 eller 1101, hvor biskop Hubald optrader
for forste gang i forbindelse med overflytningen af
Knud den Helliges jordiske rester til alteret i den nye
domkirke. Hubald var da formentlig forholdsvis ny-
lig tiltradt, idet han ikke naevnes i1 forbindelse med de
tidligere faser i helgenkongens kanonisering (Kluger
1992: 59-60). Der er saledes rigelig plads til én el-
ler flere totalt ukendte biskopper i intervallet mellem
Eilberts dod i 1072 og Hubalds ferste optraeeden i
1100.

Med andre ord har vi knap nok noget grundlag for
at gisne om navnet pa den anonyme biskop, som blev
gravlagt 1 Skt. Albani Kirke i Odense engang i anden
halvdel af 1000-tallet. Reginbert og Eilbert er mulige
kandidater, men det kan lige s vel vere en ukendt
efterfolger til Eilbert.

Historisk tradition og
institutionel kontinuitet

Nu kunne vi sla os til tals med den betragtning, at
da det skriftlige kildemateriale til Danmarks historie



i tiden fra 1072, hvor Adam af Bremens verk slut-
ter, til de danske tronstridigheders udbrud i 1131 i
det hele taget er sa spinkelt, er det heller ikke serlig
markeligt, at vi savner efterretninger om biskopper-
ne i en raekke danske stifter i denne periode. Da de
bevarede skriftlige kilder alle stammer fra gejstlige
institutioner, kalder forholdet dog pa lidt nermere
overvejelser, eftersom netop biskopperne matte spil-
le en central rolle for gejstligheden; deres fraveer fra
de skriftlige kilder kreever lidt yderligere forklaring.

Forklaringen mé seoges i de enkelte bispesaeders
institutionelle historie. Det er allerede neevnt, at bi-
skop og siden @rkebiskop Asser af Lund (1089-1137)
og biskop Arnold af Roskilde (1088/89-1124/25)
ikke kunne komme i betragtning ved identifikatio-
nen af de navnlese biskopper, som er droftet i det
foregéende. Deres embedsperioder er efter omstan-
dighederne forholdsvis veldokumenterede (Riibner
Jorgensen 1992: 16-19; Grofe 1992: 84). Det er ikke
tilfeeldigt. Netop disse to bispesader var de forste i
Danmark, der blev udstyret med et domkapitel, dvs.
et regelbundet kollegium af preester.

I Lund settes domkapitlets oprettelse gerne i for-
bindelse med kong Knud den Helliges store godsgave
til Sankt Laurentii Kirke i Lund 1085 (Ciardi 2016:
30-31), men det er muligt, at Lundebisperne faktisk
residerede 1 Dalby indtil begyndelsen af 1100-tallet,
saledes at det kannikkesamfund, som biskop Egino
stiftede dér i slutningen af 1060’erne, en tid lang
fungerede som stiftets domkapitel (Gelting 2012a:
104-105). Under alle omstendigheder bestod der
op gennem 1100-tallet sa nare forbindelser mellem
kannikkesamfundene i Lund og i Dalby, at man ma
regne med en betydelig udveksling ogsa af historiske
overleveringer (Nyberg 2015: 180-182). Lunds dom-
kapitels arkiv blev i 1689 fort til Stockholm, hvor en
betydelig del af det — deriblandt det originale gave-
brev af 1085 — gik tabt ved Stockholm Slots brand i
1697 (Jexlev 1973: 17). Derimod er Dalby Klosters
arkiv sd godt som fuldsteendig forsvundet (Jexlev
1973: 43). Vores viden om disse arkivers indhold er
derfor fragmentarisk, men de bevarede nekrologiske
handskrifter (dedebeger) fra Lunds domkirke vidner
om den omfattende historiske tradition, der blev
vedligeholdt i domkapitlet, reekkende tilbage til kong
Harald Héns ded 1 1080 (Weibull 1923; Weeke 1884-
1889; Nylander 2015); Dalby havde ogsé et nekro-
logium, der formentlig var den "Dalby Hellig Kors
kirkes klosters kannikkers bog”, som gik til grunde
ved Kebenhavns Universitetsbiblioteks brand i 1728
(Birket-Smith 1882: 162; Weibull 1901: 31).2 Med
disse kapitlers oprettelse opstod de institutioner, som

MICHAEL H. GELTING

kunne sikre bevaringen af arkiv og historisk erin-
dring.

Roskildes domkapitels oprettelse sattes ogsa ger-
ne i forbindelse med en stor godsgave. Roskildekroni-
ken beretter om kong Svend Estridsens moders over-
dragelse af halvtreds bol til Roskilde Domkirke og
omtaler det brev, hvorved biskop Vilhelm bevidnede
transaktionen (Gertz 1917-1918: 23). Brevet er hidtil
blevet dateret 1072-1073 ud fra den forudsatning, at
Svend Estridsen dede i 1074 (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2,
nr. 9), men da det nu ma sté fast, at kongen forst dede
1 1076 (Sonne 2016: 38), mé& denne dateringsramme
udvides til 1072-1075. Med denne godsgave skabtes
forudsetningerne for at indrette et fuldt bemandet
domkapitel, og den veegt, Roskildekrenikens forfat-
ter lagde pa at omtale biskop Vilhelms brev, kunne
tyde pa, at det var det aldste brev i kapitlets arkiv.
Domkapitlet havde ligesom domkapitlet i Lund en
dedebog, som ganske vist blev flammernes bytte ved
universitetsbibliotekets brand 1 1728, men som 1 et
vist omfang har kunnet rekonstrueres pé grundlag af
optegnelser fra de mange lerde, som havde lejlig-
hed til at benytte handskriftet inden dets edelaeggelse
(Otto 1933). At det var domkapitlets indstiftelse i de
sidste ar af Svend Estridsens regeringstid, der var af-
gorende for etableringen af en kontinuerlig arkivdan-
nelse og historisk overlevering ved Roskilde bispe-
stol, fremgar tydeligt af Roskildekreniken, som blev
skrevet sandsynligvis 1 1138: Efter Estrids godsgave
former kreniken sig som en ejendommelig blanding
af rigshistorie og bispekranike, mens dens tidligere
dele var rent rigshistoriske og hovedsagelig baseret
pa Adam af Bremen (Gelting 2012b: afsnit 7 og 9).

Denne ngje sammenhang mellem etableringen af
et domkapitel og begyndelsen af en historisk og ar-
kivalsk tradition ved domkirken er ogsa tydelig ved
nogle af de vestdanske stifter. Tydeligst er forholdet
i Ribe takket vare bevarelsen af en bispekronike,
som blev affattet ved domkirken i begyndelsen af
1200-tallet (Jorgensen 1933-1935). I Ribe er der in-
gen tvivl om tidspunktet for domkapitlets oprettelse,
idet ordlyden af biskop Helias’ stiftelsesbrev af 1145
er bevaret (Dipl. Dan. 1. 1k. bd. 2, nr. 87). Dette tids-
punkt markerer ogsé et pafaldende brud i krenikens
fremstilling. Hvor den indtil 1145 var ganske uprae-
cis og til dels dbenbart fejlagtig, er den efter dette ar
detaljeret og tydeligvis bygget pa domkapitlets arkiv,
utvivlsomt suppleret med aldre kannikkers erindring
(Gelting 2012c¢). Nok havde krenikens forfatter end-
nu kendskab til biskop Helias’ naermeste forgangere,
men for 1000-tallet og begyndelsen af 1100-tallet
er fremstillingen aldeles ungjagtig; saledes var en-

14



NAVNLGUSE BISKOPPER

hver erindring gaet tabt om den forste biskop, som
blev indsat efter nyindretningen af stiftsstrukturen
i Jylland omkring 1059. Kun biskop Odinkar (den
Yngre), som blev udneevnt af kong Knud den Store,
var genstand for stadig erindring. Det skyldtes helt
abenbart, at denne hovedrige danske aristokrat, som
synes at have vearet naert beslagtet med kongehuset,
grundlagde Ribe bispesades rigdom ved at overlade
sin kirke alt sit arvegods. Det er betegnende, at da
man i midten af 1100-tallet var naet sa langt med den
nye domkirke i Ribe, at @®ldre grave matte slojfes,
var der tre biskopper, hvis jordiske rester blev fun-
det vaerdige til at blive overfort til nichegrave i den
nye bygning: biskop Helias’ to nermeste forgenge-
re, Nothulf og Asser — og bispedemmets egentlige
stifter, den gamle biskop Odinkar (Danmarks Kirker:
XIX. Ribe Amt 1979: bd. 1, 114f, 526f, sml. 379fY).
Dette eksempel bestyrker saledes i hej grad hypote-
sen om, at det forst var oprettelsen af domkapitler,
der sikrede en kontinuerlig historisk tradition ved de
danske bispesader; dog med den lille modifikation,
at en tidlig erhvervelse af en betydelig godsmasse
kunne sikre en punktvis erindring om godsets op-
rindelse, men rigtignok uden at dette indebar nogen
klar erindring om @vrige begivenheder i den mellem-
liggende tid (sml. Gelting 2004: 174-187; Gelting
2008: 68-74).

Lignende konklusioner kan drages af forholdene
ved domkirken i Odense, om end overleveringen her
er vaesentlig mindre god end i Ribe. Det middelal-
derlige bispearkiv gik nasten fuldsteendig tabt, da bi-
skoppens borg @rkild blev afbreendt under Grevens
Fejde (1534) (Jexlev 1977: 21). Heller ikke meget
har overlevet af Sankt Knuds Klosters eller domka-
pitlets arkiv, men indholdet af mange breve er kendt,
dels fra en brevbog, som blev anlagt i 1400-tallet,
dels fra afskrifter, som blev foretaget af Cornelius
Hamsfort den Yngre (1546-1627), mens arkivet end-
nu var i behold. Det er ogsa takket vaeere Hamsfort, at
vi kender en serie latinske mindevers om Odenses bi-
skopper, idet han inkluderede dem i sin bispekronike
for Odense; den @ldste gruppe af disse vers stammer
sandsynligvis fra midten af 1200-tallet (Friis-Jensen
2012). Det er bemarkelsesvardigt, at den eldste
verserekke begynder med biskop Hubald, som nev-
nes forste gang i forbindelse med begivenheder i ar
1100 eller 1101 (Nyberg & Saaby Pedersen 1980).
Som den eneste domkirke i Danmark blev Odense
betjent af et samfund af benediktinermunke; en mo-
del, som de forste munke givetvis bragte med sig fra
England, hvor benediktinske domkapitler forekom
hyppigt; Odenses Knudskloster blev grundlagt pa

15

kong Erik Ejegods initiativ af munke fra det engel-
ske benediktinerkloster Evesham i anden halvdel
af 1090’erne (Gazzoli 2013: 72-73). Det er nappe
tilfeeldigt, at den forste Odensebiskop, som fik et
mindevers i 1200-tallet, var den mand, som beklad-
te eller tiltradte embedet pa den tid, hvor Knudsklo-
steret blev grundlagt. Det er en udbredt opfattelse,
at bispesadet var vakant inden Hubalds tiltreedelse,
maske endog i en laengere arreekke (Gazzoli 2013:
73), men hvad der er anfort ovenfor om de jyske stif-
ters bisperaekker i artierne omkring 1100, ma mane
til den sterste varsomhed med sddanne slutninger fra
fravaeret af kilder. Hvis heldige tilfeelde ikke havde
bevaret isolerede efterretninger om biskop Henrik i
Borglum i 1086 og biskop Siward i Slesvig i 1085,
kunne man med lige sa god ret have antaget, at disse
bispesader stod vakante i de sidste artier af 1000-tal-
let. Vel kan det undre, at en biskop af Odense ikke
optreder i nogen af beretningerne om drabet pa kong
Knud og de forste skridt pa vejen til helgenkulten,
men der kan tenkes andre forklaringer pa dette for-
hold, end at der slet ikke var nogen biskop. Snarere
ser vi her effekten af grundleggelsen af et domkap-
itel med rent udenlandsk bemanding og baggrund i
en anden tradition: De nye munke har sandsynligvis
set deres kloster som en ny begyndelse i et fremmed
og tilbagestaende land og opfattet sig selv som mis-
sionzrer. De har naeppe keret sig meget om, hvad der
var géet forud pa stedet. En sddan holdning ville sva-
re meget godt til indstillingen hos de normanniske
og franske gejstlige, som efter 1066 gradvis overtog
ledelsen af den engelske kirke, ikke mindst de mange
abbeder og biskopper, som havde deres baggrund og
uddannelse fra reformklosteret Le Bec i Normandi-
et og dets datterklostre; ogsd Odenses moderkloster
Evesham havde indtil 1086 haft en abbed med denne
baggrund (Vaughn 2012: 30-40). I modsatning til
Ribe har betingelserne simpelthen ikke veeret til ste-
de i Odense for dog at bevare nogle fa brudstykker
af bispestolens @ldre historie. Det forhold, at bispe-
gravene fra 1000-tallet i Skt. Albani Kirke ikke blev
flyttet med til den nye domkirke omkring &r 1100, ty-
der ogsa pé et sadant kontinuitetsbrud (Bjerregaard,
Christensen & Hansen 2016a: 151-152). Arkebiskop
Anselm af Canterburys lykenskningsbrev til
Asser af Lund i anledning af dennes opnéelse af
arkebispeveardigheden 1 1104 giver med sin fader-
ligt formanende tone en fornemmelse af den folelse
af kulturel overlegenhed, som munkene fra Evesham
kan have bragt med til deres nye hjem i Danmark
(Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2, nr. 29).

Aarhus var det sidste af de danske stifter, der



blev udstyret med et domkapitel; det skete forst i
1190’erne (Helveg 1855: 6-8). Der er da heller ikke
mange tegn pa en historisk tradition ved domkirken
for kapitlets oprettelse. Nar vi alligevel har forholds-
vis solidt kendskab til de to neermeste forgaengere til
domkapitlets stifter, biskop Peder Vognsen (1191/95-
1204), skyldes det, at de begge — forst Eskil (1157/58-
1165) og derefter Svend I (1165-1191) — var store
velyndere af det samfund af cisterciensermunke, som
efter flere mislykkede forseg endte med at sla sig ned
i Om Kloster — og at Om Klosters kronike er blevet
bevaret til vore dage (Gertz 1922: 153-264). Begge
biskopper valgte at blive begravet hos cistercienser-
ne, og da bredrene i 1168 foretog deres sidste flyt-
ning, fra Veng til @Om, tog de biskop Eskils jordiske
rester med sig (Nyborg 1992: 42-44). Til gengeeld
ligger bispesadets historie hen i fuldkomment mer-
ke fra den sidste omtale af biskop Christian i 1070
til biskop Eskils tiltreedelse i 1157/58, kun afbrudt
af et par sparsomme oplysninger om biskopperne
Ulkil og Illuge i 1130’erne (Nyborg 1992: 41-42).
Ogsé her erkender man saledes domkapitlets afgo-
rende betydning for etableringen af en kontinuerlig
historisk tradition, om end vi ogsa ser den variant af
de gejstlige institutioners betydning i sd henseende,
at et andet regelbundet samfund — i dette tilfzelde
cistercienserne i ¥m — sa at sige kunne udfylde en
stedfortreedende funktion, nar der nu ikke var noget
domkapitel i stiftsstaden. Maske var det netop Eskils
og Svends nere forhold til cistercienserne i @m, der
gjorde, at de ikke folte noget behov for et domka-
pitel.? Set i det lys var der noget demonstrativt over
Peder Vognsens oprettelse af et domkapitel, samtidig
med at han iverksatte et ambitiest domkirkebyggeri:
et klart brud med en lang tradition (sml. Hill 1992:
310), og en veegtforskydning i stiftet fra Gudenéen til
Aarhusbugten.

De tre ovrige jyske stifter er mindre oplysende
for narvaerende artikels formdl. Det skyldes i1 hoj
grad den ublide medfart, domkirkernes arkiver og
biblioteker fik i senere tid. I Viborg aner man dog
ogséd domkapitlets betydning for vedligeholdelsen af
en historisk tradition. Det synes grundlagt hen imod
1120 (Gelting 1992¢: 118), og trods alvorlige tab,
dels under Viborg bys brand i 1726, dels ved Keben-
havns Universitetsbiblioteks brand to ar senere (Jex-
lev 1977: 152), kendes noget brevmateriale tilbage
til 1120’erne; men der er ingen spor af det nekro-
logium, som domkapitlet ber have haft, eller af no-
gen bispekronike. Takket vaere de bevarede afskrifter
af tidlige breve indskreenker bispesadets dunkle tid
sig dog til tiden fra Adam af Bremens fremstillings

MICHAEL H. GELTING

opher i 1072 til den forste omtale af biskop Eskil,
maske i 1122 (Gelting 1992¢: 119-120). Ogsa her ser
man sdledes en sammenhangende overlevering set-
te ind ved domkapitlets grundlaeggelse.

Slesvig domkapitels oprettelsestid er temmelig
uklar. En sen tradition tilleegger kong Valdemar I
(1154/57-1182) @ren for at have stiftet domkapitlet,
men hverken i denne konges gavebrev pa halvde-
len af menten i Slesvig by og pa sin halve hoved-
lod syd for Kongeéden (sunnen a) efter sin ded (ca.
1175), (Dipl. Dan. 1. tk. bd. 3, 1. del, nr. 50) eller
i kong Knud VI’s privilegiebrev for biskop Valde-
mar af Slesvig 1187 (Dipl. Dan. 1. rk. bd. 3, 1. del,
nr. 143) er der nogen omtale af kapitlet. Det antages
som regel, at domkapitlet mé ga tilbage til slutningen
af 1100-tallet (Helveg 1855: 13-15), men i betragt-
ning af det meget usikre kildegrundlag ville det vaere
uforsvarligt at slutte, at det forhold, at bispesadets
arkiv i middelalderen indeholdt dokumenter tilbage
til 1170’erne, skulle bevise, at domkapitlet fandtes
allerede pa det tidspunkt. Her mé spergsmalet om
sammenhangen mellem domkapitel og traditionsbe-
varing lades abent.?’

Borglum Stift er det danske bispesade, hvis hi-
storie er mest dunkel. Bispesedet var usedvanligt,
bade fordi domkirken ikke 14 i en by, og fordi dom-
kapitelfunktionerne blev varetaget af et kapitel af
premonstratensere. Hvorndr praemonstatenserklo-
steret blev grundlagt, er ganske omdiskuteret, og der
er anfert dateringer fra omkring 1140 til omkring
1170 (Gelting 1992a: 47-48). Bade bispearkivet og
klosterets arkiv synes at have lidt store tab allerede
1 lobet af middelalderen; ved registreringen af bispe-
arkivet 1 1578 fandtes kun ganske f& breve, der var
eldre end 1400 (Jexlev 1977: 100). Usikkerheden
om Borglums oprettelse som premonstratenserklo-
ster afspejler, at der ikke er bevaret nogen historiske
traditioner i form af kreniker, nekrologier eller bispe-
lister. Stort set alt, hvad vi ved om bispesadets tidli-
ge historie, stammer fra kilder uden for stiftet. Her er
der saledes intet at hente til belysning af forbindelsen
mellem domkapitel og historisk tradition.

Skent kildesituationen i de enkelte stifter er varie-
rende, og to af dem — Slesvig og Berglum — ikke by-
der pa tilstreekkeligt kildegrundlag til i det hele taget
at sige noget om domkapitlets betydning for stiftets
historiske overleveringer, er det overordnede bille-
de efter denne undersogelse dog ganske klart: Det
var domkapitlerne med deres kollektive, institutio-
nelle identitet og kultur, som sikrede, at der bestod
en historisk tradition og bevidsthed ved de enkelte
domkirker. Det kunne de skiftende biskopper ikke

16



NAVNLGUSE BISKOPPER

opretholde pé egen hand. Sammenhangen er sa klar,
at den et godt stykke ad vejen forklarer, hvorfor det
vestlige Danmark, og navnlig Jylland, befandt sig i
(nzesten) forhistorisk tid indtil 1130’erne, i1 enkelte
stifter endog senere: Domkapitlerne opstod senere
end i det ostlige Danmark.

Den navnlese biskop i Skt. Albani Kirke i Odense
var bestemt ikke alene i sin navnlgshed.

Summary

Unnamed Bishops — The (almost) prehistoric age of
the Church in Western Denmark, 1072-1134

The recent find of the grave of an unidentified late
eleventh-century bishop in the ruins of St Alban’s
Church in Odense is not the only enigma about
the episcopate of Western Denmark in the decades
around 1100. In addition to discussing the identity
of the bishop in Odense’s St Alban’s, this article in-
vestigates two cases of unnamed Danish bishops in
foreign sources from that period.

In an entry from the year 1097, the anonymous
German chronicle known as the Annalista Saxo
(c.1150) mentions the departure of the First Cru-
sade and provides a list of its leaders. Among these
are an unnamed brother of the Danish King and two
bishops, doubtless from Denmark. The same entry,
although omitting the two bishops, occurs in the
early fifteenth-century chronicle Cosmidromius by
Gobelin Person and the first sentence of the entry,
without the list of the Crusade’s leaders, was cop-
ied as a (now badly damaged) marginal addition to
the mid-twelfth-century Annals of Hildesheim. P.
Scheffer-Boichorst, who reconstructed the lost ‘An-
nals of Paderborn’ from its echoes in later chron-
icles, considered the entire passage to be derived
from this lost text. More recently, F.-J. Schmale has
denied the relevance of the Cosmidromius for re-
constructing the ‘Annals of Paderborn’, which he
preferred to attribute to the Abbey of Corvey, but
without explaining the obvious textual connec-
tions between the Annalista Saxo and the Cosmid-
romius. Independently of these sources, the early
twelfth-century Crusade chronicle of Albert of
Aachen recounts a story about the Danish Prince
Sven who, with a force of Danish warriors, was lag-
ging behind the main body of the Crusading army
and was massacred by the Turks in Asia Minor; no
bishops are mentioned. It is argued here that Albert
of Aachen’s tale is marred by too many inconsisten-
cies and unlikely elements (notably the presence in

17

the Danish contingent of an imaginary daughter of
the Duke of Burgundy) to be credible, even though
it may contain a grain of truth. On the other hand,
it is pointed out that there is no reason to doubt
the Annalista Saxo’s report of the participation of
a brother of the Danish King accompanied by two
bishops. However, the absence of evidence about
the incumbents of most Danish sees in 1097 makes
it impossible to assign either name or diocese to any
of the two bishops.

The other case of unnamed Danish bishops oc-
curs in the mid-thirteenth-century Annals of Stade
by Albert of Stade. In an entry under the year 1112,
Albert of Stade narrates a long story about the min-
isterial (i.e. an aristocratic bondsman) of the counts
of Stade named Frederick, who was the grandson of
an English lady shipwrecked on the coast of the dio-
cese of Bremen, presumably in an attempt to escape
the Norman conquerors of England after 1066; ‘ac-
cording to the harsh rules of the old law’, the lady
and her three daughters were captured and enserfed.
Frederick was entrusted with the administration of
the county of Stade by the early 1090s, and he built
up a considerable fortune, most infamously by rob-
bing and killing three Danish bishops as they were
passing through Stade with a huge sum of money. It
is argued here that this information is credible, and
it is suggested that the three bishops may have been
travelling to the court of Emperor Henry IV with
gifts of bounty in order to obtain imperial consent
to the Pope’s elevation of the see of Lund to metro-
politan status, thereby detaching all of the Nordic
countries from the German ecclesiastical province
of (Hamburg-)Bremen. This would imply dating the
triple murder to 1103 or 1104, even though, strictly
speaking, the event cannot be dated more precisely
than between 1087 (accession of Count Udo III of
Stade) and 1112. In this case, too, insufficient Dan-
ish evidence prohibits any identification of the three
hapless bishops beyond eliminating (Arch)bishop
Asser of Lund, Bishop Arnold of Roskilde, and (if
the hypothetical date of 1103/04 is correct) Bishop
Hubald of Odense.

The anonymous bishop’s grave in St Alban’s
Church in Odense may be that of one of the two
bishops of Odense named by Adam of Bremen,
Reginbert and Eilbert, or it may be that of an en-
tirely unknown successor of the latter, who died in
1072.

The last part of the article argues that the reason
for the lack of evidence about the incumbents of the
sees of Berglum, Viborg, Aarhus, Ribe, Schleswig,



and until 1100-01 Odense, is the lateness of the es-
tablishing of cathedral chapters at these sees. In the
diocese of Lund, a chapter was established in Dalby
in the late 1060s and, in Lund itself, the cathedral
chapter may have been instituted by a great dona-
tion from King Knud II (St Canute) in 1085, and it
was certainly in existence by the early twelfth cen-
tury. The cathedral chapter of Roskilde was created
by the mid-1070s and, in Odense, the Benedictine
cathedral priory was founded in the late 1090s. In
all three instances, the onset of continuous archival
and historiographical traditions can be shown to co-
incide with the emergence of the cathedral chapter.
In Odense, the break with the past was particularly
sharp due to the creation of the cathedral priory as
a daughter house of the English Abbey of Evesham.
No doubt seeing their house as a new, civilized foun-
dation in a barbarian land, the monks do not seem
to have cared to preserve any memories about what
had gone before their arrival.

It is argued that the same connection between the
founding of a cathedral chapter and the inception of
archival and historiographical tradition was at play
at the Western Danish sees, but in that part of the
realm, the cathedral chapters were founded later,
in the course of the twelfth century: Viborg around
1120, Ribe in 1145, Berglum some time in the mid-
twelfth century, Schleswig probably during the reign
of King Valdemar [ (1157-82) and, finally, Aarhus
in the 1190s, although the close connection between
the Bishops of Aarhus and the Cistercians of @Om
from the late 1150s to 1191 ensured the existence
of an historiographical tradition from that period.
The evidence regarding Berglum and Schleswig is
inconclusive due to poor survival of records, but it
is argued that the link between the emergence of a
cathedral chapter and the beginning of a continuous
archival and historiographical tradition is sufficient-
ly clear in the three other dioceses (and particularly
in Ribe) to support the conclusion that successive in-
dividual bishops were incapable of sustaining such
traditions on their own. Archival and historiograph-
ical traditions were dependent upon the institutional
continuity of a cathedral chapter.

Litteraturliste

Adam, se Schmeidler 1917.

Arnold, B. 1985: German Knighthood 1050-1300.
Oxford (genoptryk 1999).

Barlow, F. 2002: The Godwins: The Rise and Fall of a
Noble Dynasty. London / New York (genoptryk 2013).

MICHAEL H. GELTING

Berg, D. 1987-1989: Gobelin Person. I: Lexikon des
Mittelalters, bd. 4. Stuttgart/Weimar, sp. 1528.
Bernhardi, W. 1879: Lothar von Supplinburg. Leip-

zig (genoptryk Berlin 1975).

Birket-Smith, S. 1882: Om Kjobenhavns Universi-
tetsbibliothek for 1728, iscer dets Handskriftsam-
linger. Kebenhavn.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen
2016a: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Muse-
er2016:s. 139-155.

Bjerregaard, M.M., J.T. Christensen & J. Hansen
2016b: Tidlig bispegrav i Odense. Skalk 2016 nr.
5,s.3-9.

Bolin, S. 1931: Om Nordens dldsta historieforsk-
ning: Studier over dess metodik och kdllvirde.
Lunds universitets arsskrift, ny foljd, avd. 1, bd.
27:3. Lund.

Bolton, T. 2005: English political refugees at the
court of Sveinn Astridarson, king of Denmark
(1042-76). Mediaeval Scandinavia, bd. 15, s. 17-
36.

Bosl, K. 1950: Die Reichsministerialitdiit der Salier
und Staufer. Monumenta Germaniae Historica,
Schriften, bd. 10,1-2. Stuttgart (genoptryk 1979).

Breengaard, C. 1982: Muren om Israels hus: regnum
og sacerdotium i Danmark 1050-1170. Keben-
havn.

Ciardi, A.M. 2016: On the Formation of Cathedral
Chapters and Cathedral Culture: Lund, Den-
mark, and Scandinavia, c. 1060-1225. Biblio-
theca historico-ecclesiastica Lundensis, bd. 60.
Lund.

Danmarks Kirker 1933-. Nationalmuseet (udg.). Ko-
benhavn.

Dehio, G. 1877: Geschichte des Erzbistums Ham-
burg-Bremen bis zum Ausgang der Mission, bd.
2. Berlin (genoptryk Osnabriick 1975).

Dipl. Dan. 1. rk. bd. 2 = Diplomatarium Danicum, 1.
raekke bd. 2, 1053-1169, Lauritz Weibull & Niels
Skyum-Nielsen (udg.). Kebenhavn 1963.

Dipl. Dan. 1. rk. bd. 3, 1. del = Diplomatarium Da-
nicum, 1. rekke bd. 3, 1. del: Diplomer 1170-
1199, C. A. Christensen, Herluf Nielsen & Lau-
ritz Weibull (1) (udg.). Kebenhavn 1976.

Friis-Jensen, K. 2012: Series episcoporum Othinien-
sium. I: S. Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B.
Mortensen & A. Ommundsen (red.): Medieval
Nordic Literature in Latin: A Website of Authors
and Anonymous Works c. 1100-1530. Bergen.
https://wikihost.uib.no/medieval/index.php/Seri-
es_episcoporum_Othiniensium (konsulteret 14.
februar 2017).

18



NAVNLGUSE BISKOPPER

Friis-Jensen, K. (udg.) & P.Fisher (ovs.) 2015: Saxo
Grammaticus, Gesta Danorum: The History of
the Danes. 2 bd. Oxford.

Gazzoli, P. 2013: Anglo-Danish Connections and the
Origins of the Cult of Knud. I: Across the Solun-
darhaf: Connections between Scotland and the
Northern World. Selected Papers from the Inau-
gural St. Magnus Conference 2011. Journal of the
North Atlantic, Special Volume 4, s. 69-76.

Gelting, M. H. 1992a: Burglanensis eccl. (Berglum).
I: Odilo Engels & Stefan Weinfurter (red.): Series
episcoporum ecclesiae catholicae occidentalis ab
initio usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britan-
nia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Ar-
chiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al. (red. ).
Stuttgart, s. 46-53.

Gelting, M.H. 1992b: Ripa (Ribe). I: O. Engels & S.
Weinfurter (red.): Series episcoporum ecclesiae
catholicae occidentalis ab initio usque ad annum
MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et Hibernia,
Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus Lundensis,
H. Kluger et al (red.). Stuttgart, s. 64-75.

Gelting, M.H. 1992c: Wiberg (Viborg). I: Odilo En-
gels & Stefan Weinfurter (red.): Series episcopo-
rum ecclesiae catholicae occidentalis ab initio
usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britannia,
Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Ar-
chiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al. (red.).
Stuttgart, s. 117-123.

Gelting, M.H. 2004: Elusive Bishops: Remembe-
ring, Forgetting, and Remaking the History of the
Early Danish Church. I: S. Gilsdorf (red.): The
Bishop: Power and Piety at the First Millenni-
um. Neue Aspekte der europdischen Mittelalter-
forschung, bd. 4. Miinster, s. 169-200.

Gelting, M.H. 2007: The kingdom of Denmark. I:
N. Berend (red.): Christianization and the Rise of
Christian Monarchy. Scandinavia, Central Euro-
pe and Rus’c. 900-1200. Cambridge, s. 73-120.

Gelting, M.H. 2008: Un évéque danois éleve de
Fulbert de Chartres? I: M. Rouche (red.): Fulbert
de Chartres, précurseur de I’Europe médiévale?
Paris, s. 63-75.

Gelting, M.H. 2010: Viborg stifts grundlaeggelse —
og den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. I:
O. Degn et al.(red.): Stiftet og byen: Viborg Stift
1060-2010. Fra Viborg-egnen: Historisk Sam-
fund for Viborg-egnen, bd. 75, s. 11-31.

Gelting, M.H. 2012a: Lund, Dalby og Bornholm:
Politik og mission i biskop Eginos tid. I: S. Bor-
gehammar & J. Wienberg (red.): Locus celebris:
Dalby kyrka, kloster och gdrd, Centrum for Dan-

19

marksstudier, bd. 28. Goteborg/Stockholm, s.
101-111.

Gelting, M.H. 2012b: Chronicon Roskildense. I: S.
Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B. Mortensen &
A. Ommundsen (red.): Medieval Nordic Literatu-
re in Latin: A Website of Authors and Anonymous
Works c. 1100-1530. Bergen. https://wikihost.uib.
no/medieval/index.php/Chronicon_Roskildense
(konsulteret 13. februar 2017).

Gelting, M.H. 2012c¢: Cronica ecclesie Ripensis. I:
S. Borgehammar, K. Friis-Jensen, L.B. Morten-
sen & A. Ommundsen (red.): Medieval Nordic
Literature in Latin: A Website of Authors and
Anonymous Works c. 1100-1530. Bergen. https://
wikihost.uib.no/medieval/index.php/Cronica_ec-
clesi%C3%A6_Ripensis (konsulteret 13. februar
2017).

Gertz, M.CL. (udg.) 1917-1918: Scriptores Minores
historice Danicee medii eevi, bd. 1. Kebenhavn
(genoptryk 1970).

Gertz, M.Cl. (udg.) 1922: Scriptores Minores histo-
rice Danicce medii cevi, bd. 2. Kebenhavn (genop-
tryk 1970).

Giesebrecht, W. von 1890: Geschichte der deutschen
Kaiserzeit, bd. 3, Das Kaiserthum im Kampfe mit
dem Papstthum. 5. udgave. Leipzig.

GroBe, R. 1992: Roskildis (Roskilde). I: O. Engels
& S. Weinfurter (red.): Series episcoporum ec-
clesiae catholicae occidentalis ab initio usque
ad annum MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et
Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus
Lundensis, Helmuth Kluger et al. (red.). Stuttgart,
s. 76-95.

Helveg, L. 1855: De danske Domkapitler, deres Op-
rindelse, Indretning og Virksomhed, for Reforma-
tionen. Kobenhavn.

Hill, T. 1992: Konige, Fiirsten und Kloster: Studi-
en zu den ddnischen Klostergriindungen des
12. Jahrhunderts. Kieler Werkstiicke, Reihe A:
Beitrdge zur schleswig-holsteinischen und skan-
dinavischen Geschichte, bd. 4. Frankfurt am
Main / Bern / New York / Paris.

Hofmeister, A.E. 1979: Besiedlung und Verfassung
der Stader Elbmarschen im Mittelalter, bd. 1: Die
Stader Elbmarschen vor der Kolonisation des 12.
Jahrhunderts. Veroffentlichungen des Instituts
fiir historische Landesforschung der Universitét
Gottingen, bd. 12. Hildesheim.

Holder-Egger, O. 1881: Series episcoporum et abba-
tum Germaniae. I: Monumenta Germaniae Histo-
rica, Scriptores, bd. 13. Hannover, s. 281-392.

Hucke, R.G. 1956: Die Grafen von Stade 900-1144:



Genealogie, politische Stellung, Comitat und Al-
lodialbesitz der sdchsischen Udonen. Stade.

Hucker, B.U. 1978: Das Problem von Herrschaft und
Freiheit in den Landesgemeinden und Adelsherr-
schaften des Mittelalters im Niederweserraum.
Dissertation. Miinster.

Jacobsen, P.C. 1977-1980: A[lbert] v. Aachen. I: Le-
xikon des Mittelalters, bd. 1. Stuttgart/Weimar,
sp. 286-287.

Jansen, M. (udg.) 1900: Cosmidromius Gobelini
Person und als Anhang desselben Verfassers Pro-
cessus translacionis et reformacionis monasterii
Budecensis. Miinster.

Jexlev, T. 1973: Lokalarkiver til 1559: Gejstlige arki-
ver, bd. 1: £rkestiftet og Roskilde stift. Vejleden-
de Arkivregistraturer, bd. 17. Kebenhavn.

Jexlev, T. 1977: Lokalarkiver til 1559: Gejstlige ar-
kiver, bd. 2: Odense stift, jyske stifter og Slesvig
stift. Vejledende Arkivregistraturer, bd. 18. Ko-
benhavn.

Jorgensen, E. (udg.) 1933-1935: Ribe Bispekrenike.
Kirkehistoriske Samlinger, 6. rk. bd. 1, s. 23-33.

Kluger, H. 1992: Othinse (Odense). I: O. Engels & S.
Weinfurter (red.): Series episcoporum ecclesiae
catholicae occidentalis ab initio usque ad annum
MCXCVIII, ser. 6, Britannia, Scotia et Hibernia,
Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopatus Lundensis,
Helmuth Kluger et al. ( red.). Stuttgart, s. 54-63.

Koch, H. 1963: Kongemagt og Kirke 1060-1241. 1:
J. Danstrup & H. Koch (red.): Danmarks Historie,
bd. 3. Kebenhavn.

Lappenberg, J.M. (udg.) 1842: Hamburgisches Ur-
kundenbuch, bd. 1. Hamburg.

Lappenberg, .M. (udg.) 1859. Annales Staden-
ses auctore Alberto. I: Georgius Heinricus Pertz
(udg.): Monumenta Germaniae Historica, Scrip-
tores, bd. 16. Hannover, s. 271-379.

Lind, J.H., C.S. Jensen, K.V. Jensen & A.L. Bysted
2004: Danske korstog — krig og mission i Oster-
soen. Kebenhavn.

Mason, E. 2004: The House of Godwine: The History
of a Dynasty. London / New York.

Moller Jensen, J. 2000: Danmark og den hellige krig:
En undersogelse af korstogsbevegelsens indfly-
delse p& Danmark ca. 1070-1169. Historisk Tids-
skrift, bd. 100, s. 285-328.

Nass, K. 1996: Die Reichschronik des Annalista Saxo
und die sdchsische Geschichtsschreibung im 12.
Jahrhundert. Monumenta Germaniae Historica,
Schriften, bd. 41. Hannover.

Nass, K. (udg.) 2006: Die Reichschronik des An-
nalista Saxo. Monumenta Germaniae Historica,

MICHAEL H. GELTING

Scriptores, bd. 37. Hannover.

Nyberg, T. 2015: Broderlig bonegemenskap i 1100-
och 1200-talens Lund. I: E.N. Nilsson Nylander
(red.): Mellan evighet och vardag: Lunds dom-
kyrkas martyrologium Liber daticus vetustior
(den dldre gavoboken). Studier och faksimilutgd-
va. Skrifter utgivna av Universitetsbiblioteket i
Lund, ny f6ljd bd. 10. Lund, s. 179-190.

Nyberg, T., & F.S. Pedersen, udg. 1980: De latinske
vers om Odenses middelalderlige biskopper. Fyn-
ske Arbager 1980, s. 76-97.

Nyborg, E. 1992: Arusiensis eccl. (Arhus). I: O. En-
gels & S. Weinfurter (red.): Series episcoporum
ecclesiae catholicae occidentalis ab initio usque
ad annum MCXCVIII, , ser. 6, Britannia, Scotia
et Hibernia, Scandinavia, bd. 2, Archiepiscopa-
tus Lundensis, H. Kluger et al. (red.). Stuttgart,
s. 38-45.

Nylander, E.N. (red.) 2015: Mellan evighet och var-
dag: Lunds domkyrkas martyrologium Liber da-
ticus vetustior (den dldre gdavoboken). Studier och
faksimilutgdava. Skrifter utgivna av Universitets-
biblioteket i Lund, ny f6ljd bd. 10. Lund.

Otto, A. 1933: Liber daticus Roskildensis: Roskilde
Gavebog og Domkapitlets Anniversarieliste. Ko-
benhavn.

Patze, H. 1977-1980: A[lbert] v. Stade. I: Lexikon
des Mittelalters, bd. 1. Stuttgart/Weimar, sp. 290.

Radtke, C. 1992: Sliaswig (Schleswig/Haithabu). I:
O. Engels & S. Weinfurter (red.)Series episco-
porum ecclesiae catholicae occidentalis ab
initio usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Bri-
tannia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2,
Archiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et al.
(red.). Stuttgart, s. 96-116.

Recueil des historiens des croisades: Historiens oc-
cidentaux, bd. 4. 1879. Paris.

Reinecke, K. 1971: Studien zur Vogtei- und Territori-
alentwicklung im Erzbistum Bremen (937-1184).
Stade.

Riant, P. 1865: Expéditions et pelerinages des Scan-
dinaves en Terre Sainte au temps des Croisades.
Paris.

Riibner Jorgensen, K. 1992: Lundensis eccl. (Lund).
I: O. Engels & S. Weinfurter (red.): Series episco-
porum ecclesiae catholicae occidentalis ab
initio usque ad annum MCXCVIII, ser. 6, Bri-
tannia, Scotia et Hibernia, Scandinavia, bd. 2,
Archiepiscopatus Lundensis, H. Kluger et.al.
(red.). Stuttgart, s. 7-33.

Saxo, se Friis-Jensen & Fisher 2015.

Scheffer-Boichorst, P. (udg.) 1870: Annales Pather-

20



NAVNLGUSE BISKOPPER

brunnenses: Eine verlorene Quellenschrift des
zwélften Jahrhunderts aus Bruchstiicken wieder-
hergestellt. Innsbruck.

Schmale, F-J. 1996: Die gréofieren Annalen von Cor-
vey (Annales Corbeiensis [sic!| maiores). Ab-
handlungen zur Corveyer Geschichtsschreibung,
bd. 8. Miinster.

Schmeidler, B. (udg.) 1917: Adam von Bremen,
Hamburgische Kirchengeschichte. Monumenta
Germaniae Historica, Scriptores rerum Germani-
carum in usum scholarum. 3. udgave. Hannover
/ Leipzig.

Schulze, H-J. 1995: Die Erzbischofe von Ham-
burg-Bremen und die Grafen von Stade vom Aus-
gang des 10. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts.
I: H-E. Dannenberg & H-J. Schulze (red.): Ge-
schichte des Landes zwischen Elbe und Weser, bd.
2: Mittelalter. Schriftenreihe des Landschaftsver-
bandes der ehemaligen Herzogtiimer Bremen und
Verden, bd. 8. Stade, s. 43-104.

Seegriin, W. 1967: Das Papsttum und Skandinavi-
en bis zur Vollendung der nordischen Kirchen-
organisation (1164). Quellen und Forschungen
zur Geschichte Schleswig-Holsteins, bd. 51. Ne-
umunster.

Sonne, L.C.A. 2016: Svend Estridsens politiske liv.
I: L.C.A. Sonne & S. Croix (red.): Svend Estrid-
sen. Odense, s. 15-38.

Vaughn, Sally N. 2012: Archbishop Anselm 1093-
1109: Bec Missionary, Canterbury Primate, Pa-
triarch of Another World. Farnham / Burlington.

Waitz, G. (udg.) 1878: Annales Hildesheimenses.
Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rer-
um Germanicarum in usum scholarum. Hannover.

Walker, I.LW. 1997: Harold: The Last Anglo-Saxon
King. Thrupp (genoptryk 2000).

Weeke, C. (udg.) 1884-1889: Libri memoriales ca-
pituli Lundensis: Lunde Domkapitels Gaveboger
(”Libri datici Lundenses”). Kebenhavn (genop-
tryk 1973).

Weibull, L. 1901: Bibliotek och arkiv i Skane under
medeltiden. Lund.

Weibull, L. (udg.) 1923: Necrologium Lundense:
Lunds domkyrkas nekrologium. Lund.

Noter

! Efter opregningen af korstogets ledere, der slutter med
ordene, at de ’drog ud pa feerden mod Jerusalem” (Hie-
rosolimitanum iter agressi sunt), fortsetter Annalista
Saxo: ”og foruden disse danernes konges broder med to
biskopper og mange andre af hele Europas fyrster” (pre-
terque hos frater regis Danorum cum duobus episcopis

21

aliique perplures tocius Europe principes) (Nass 2006:
492).

2 Eller kunne Saxo for at miskreditere Svends gren af
kongeslaegten bade have fortiet hans deltagelse i korsto-
get og opfundet en helt anden historie om hans ded? En
sadan hypotese ville dog nok vere at bevage sig lidt for
langt ud 1 vilkérlige konstruktioner.

3 De sparsomme oplysninger om biskopperne i de vest-
danske stifter bliver gennemgéet neermere i de folgende
afsnit.

* Begrebet ministerialer bliver droftet naermere nedenfor.

5 Det drejer sig om stamfadrene til det oldenburgske hus,
altsd Danmarks nuverende kongeslagt.

¢ Se note 13.

7 Glismod var sester til biskop Meinwerk af Paderborn.

§ Svjatoslaw II af Kiev (7 1076).

°Dog ikke i Kiev. Jaroslaw dede i 1130 som fyrste af
Rjazan.

10 Urigtigt.

' Uidentificeret.

12Udo II dede i 1082.

13 Albert af Stade begar her en forveksling. Udo II’s sen
Heinrich I (den Lange) af Stade var en ung mand ved
faderens ded, men han dede allerede i 1087. Historien
ma dreje sig om Heinrich I’s brodersen Heinrich 11,
som ganske rigtig var faderles (faderen Udo III dede
i 1106) og umyndig, indtil han overtog markgrevska-
bet fra sin farbroder Rudolf I i 1114. Heinrich II dede
barnles i 1128.

4 Henrik V regerede 1106-1125.

15 Dette er en dbenbar fejl. Udo 11 dede i 1082, og Ludger
blev forst hertug af Sachsen i 1106.

o Albert af Stade betegner Friedrich som greve, fordi han
var den faktiske magthaver i grevskabet.

' Nu Bremervorde.

18 For eksempel forekommer det sandsynligt, at to af
Harold Godwinsons bredre, Gyrd og Leofwine, som
begge faldt ved hans side ved Hastings, havde stiftet
familie, men der er ingen efterretninger derom (Mason
2004: 197).

1 Teenkeligt kunne Friedrichs mormor og hendes dotre
have vaeret pa flugt til Danmark i forbindelse med
den engelske konge Edward Bekenderens forseg pa
at fordrive den magtige Earl Godwin og hans sen-
ner i 1051-1052 (Mason 2004: 59-81; Barlow 2002:
58-67; Walker 1997: 29-53). I sa fald kunne Albert
af Stades placering af skibbruddet i grev Udo I’s tid
veere korrekt. Det er imidlertid ikke muligt at pege pa
nogen medlemmer af Godwins familie, der kunne vare
identiske med de skibbrudne, og det ville ogsa vere
vanskeligt at forklare, at Godwin og hans senner ikke
forsegte at befri deres kvindelige slegtninge, efter at de
havde genvundet deres magtpositioner i 1052.

2 Rosenfeld-kreniken satter endog Friedrichs embedspe-
riode til tres ar, hvilket er helt umuligt (Hucke 1956: 92
note 655).

! De gvrige efterkommere af Friedrich af Stades mormor
er neermere behandlet af Adolf Hofmeister (Hofmeister



MICHAEL H. GELTING

1979: 193-194). De var alle ministerialer, hvis efter- et medlem af hejadelen.
sleegt kan folges indtil begyndelsen af 1200-tallet. 2 Adam af Bremen navner ikke andre biskopper af

2 Adam af Bremen skildrer Svend Tveskeags oprer mod Viborg, der blev bispeviet af @rkebiskop Adalbert (f
faderen som en hedensk reaktion (Adam, 2. bog kap. 1072); sml. Gelting 1992b: 69 om Oddo af Ribe.
27; Schmeidler 1917: 87). "Hedenskaben” synes alene » Handskriftets signatur var Capsa Ambrosii, Pars prima,
at have bestaet i fordrivelsen af de biskopper, som var Ordo 4, nr. 1.
indsat fra Bremen; i stedet indsatte kongen engelsk 2 Sml. Thomas Hills karakteristik af @m i biskopperne
uddannede missionsbiskopper (Gelting 2007: 83). Eskil og Svens tid som et biskoppeligt ’huskloster”

2 Man kunne tilfoje, at Friedrich af Stade var sarlig (Hauskloster) (Hill 1992: 313).
velegnet til at udfere en sddan opgave. Skent rig og " En bisperakke fra den forste Slesvigbiskops indvielse
magtfuld var han dog stadig livegen, og hvis konse- 1 948 til midten af 1000-tallet (Holder-Egger 1881:
kvenserne af rovmordet skulle udvikle sig uheldigt for 349-350) stammer fra Bremen og er dermed irrelevant i
arkebiskoppen, ville det ikke have sa alvorlige konse- narverende sammenhang (Bolin 1931: 9-28).

kvenser at ofre en livegen, som hvis det drejede sig om

22



Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra eseldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Baggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra aeldre

middelalder og deres overlevering

Af Birgitte Baggild Johannsen

Indledning

Fundet i efterdret 2015 af den bemarkelsesvardige
fradstensgrav fra o. 1100 i den nedlagte Skt. Albani
Kirke i Odense under en fjernvarmeudgravning i den
middelalderlige bymidte reprasenterer inden for ar-
kaeologien eller kulturhistorien i videste forstand det
feenomen, der kan betegnes som “det gode tilfelde”
(eller fortuna secunda). Hermed blev under arhund-
reders skiftende kulturlag fremdraget erindringsspor
fra den kollektive glemsel af et individ, som at dem-
me efter gravens placering, form og udstyr forment-
lig har tilhert samfundets elite.! En gravkalk med
tilherende disk (fig. 1), stilistisk dateret til sidste del
af 1000-tallet, har fort til den neerliggende hypotese,
at den afdede har vaeret en hejtstaende gejstlig eller
maske ligefrem en af Odense Stifts tidligste, navnle-
se biskopper, der var blevet begravet pa dette sted pa
et tidspunkt for den mulige overflytning af det fynske
bispesaede fra Skt. Albani Kirke til det nyetablere-

de klostersamfund og den nye fradstenskatedral syd
herfor, viet til den i 1100-1101 kanoniserede konge-
helgen, Skt. Knud (Bjerregaard et al. 2016).

Et slumpetreef af tilsvarende kaliber var fremdra-
gelsen af den skriftlige kilde, der leverer hovedar-
gumentet bag selve formodningen om Skt. Albani
Kirkes tidligere sarstatus som bispekirke og dermed
om de(n) afdedes identitet. I en beskrivelse af Knud
den Helliges martyrhistorie fra anden fjerdedel af
1200-tallet star den meningsladede passus: ”I denne
kirke (dvs. hvor Knud den Hellige blev drabt) var
dengang bispesadet, som siden er blevet overfort til
Den hellige Knuds kloster ... (in quo tunc tempo-
ris sedes erat episcopalis, que postea ad monasteri-
um beati Kanuti (...) translata est)” (Passio Sancti
Kanuti Regis et Martiris 1908-12: 552). Faktisk var
tekstudgiveren, filologen Martin Clarentius Gertz
(1844-1929) forst blevet gjort opmerksom pé kil-
den efter afslutningen af manuskriptet til den vigtige

Fig. 1. Kalk og disk fra den
nyfundne grav i den forsvundne
Albani Kirke. Foto: Odense
Bys Museer.

Chalice and paten from the
newly found bishop s grave in
St. Alban’s Church, Odense.



publicering af danske middelalderlige helgenvitae
(1908-1912). Det hidtil upaagtede handskrift, der be-
fandt sig i biblioteket i Neukloster, Wiener Neustadt,
var efter en omskiftelig skebne i 1911 blevet ud-
givet af den tyske historiker Bernhard Schmeidler.
Fra augustinerkorherreklostret i Bordesholm var
det blevet reddet fra urolighederne i kelvandet pa
reformationen af den leerde Henrik Rantzau (1526-
1599), der indlemmede manuskriptet i sit bibliotek
pa Breitenburg. Derfra kom det kun fa artier senere
til det gstrigske klosterbibliotek, idet det heldigt hav-
de undgéet Albrecht von Wallensteins (1583-1634)
plyndringer under Kejserkrigen.?

Den skriftlige traditions- og erindringsdannelse
omkring Skt. Albani Kirkes @ldste historie er imid-
lertid s& godt som udelukkende knyttet til kirkens
status som mordsted og forste begravelsesplads for
Knud den Hellige, hans bror Benedikt og kongens
17 hirdmend, der faldt med ham (Danmarks Kirker:
IX. Odense Amt 1998-2001: bd. 3, 1729ff). De sidste
blev begravet i kirkens forhal, i det vestlige og nord-
lige hjerne, mens kongen selv for overflytningen til
Odense Domkirke antagelig blev gravsat foran alte-
ret nar det sted, hvor han havde fundet sin ded. Ingen
af disse grave er dog arkaologisk pavist. Til gengeaeld
blev helgenkongen og hans bror, der efterfolgende
blev skrinlagt i stiftets hovedkirke, allerede fra mid-
delalderen genstand for en intensiv kult, der ogsa
efter reformationen fortsat skulle blomstre og sky-
de friske skud. Selv erindringen om de drabte hird-
mand blev - knap 800 ar efter, i 1875 - fastholdt med
en indskrift pa sydvaggen af den nyfundne krypt i

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

domkirken (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1990:
bd. 1, 424ff, 391), omend deres jordiske rester efter
alt at demme var forblevet pd den for laengst ryd-
dede kirketomt, hvis arkaologiske udgravning i gv-
rigt indledtes fa ar senere i 1886, 1 800-aret for Knud
den Helliges ded (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt
1998-2001: bd. 3, 1732).

En tilsvarende mindestrategisk rehabilitering er
nu ogsa blevet det navnlese individ eller den formo-
dede biskop fra Skt. Albani Kirke til del, selvom det
1 sagens natur ikke har veeret muligt at knytte aktivi-
teterne til noget konkret jubileeum. I mediedaknin-
gen af begivenheden blev begravelsen karakteriseret
som “den @ldste udgravede bispegrav herhjemme”,?
ligesom det aktuelle tvaerfaglige seminar, At vere i
centrum”, tog udgangspunkt i det heldige fund, der
betegnedes som et arkaologisk highlight” og sam-
tidig markerede abningen den 10. februar 2016 af
forskningscentret CENTRUM ved Odense Bys Mu-
seer. Tilsvarende var gravkalken med den tilherende
disk blevet ophgjet til en museumsgenstand (inv. nr.
OBM3183X87 og OBM3183X86). Selve museali-
seringen kan i parentes bemerket betragtes som en
intellektuel konstruktion af et erindringssted.*

De folgende linjer skal med udgangspunkt i den
nyfundne grav fra Skt. Albani Kirke iser fokusere
pa overlevering af eller erindringsbevaring/erin-
dringstab 1 forbindelse med grave og gravminder
for medlemmerne af gejstlighedens absolutte elite
— arkebisper og biskopper fra den tidlige middelal-
ders Danmark. Oversigten, der omfatter eksempler
fra tiden frem til o. 1200, tager udgangspunkt i den

Fig. 2. Oversigtsplan over
middelalderens danske stifter,
opregnet efter rackkefolgen i
Series episcoporum. Tegning:
Maja Honor¢ efter Historisk
Atlas Danmark (1988).

The medieval dioceses of
Denmark.




MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

minutigse registrering af embedsraekkerne i de mid-
delalderlige danske stifter (fig. 2) 1 Series episcopo-
rum (1992) fra @rkesaedet i Lund til Viborg Stift.’
Materialet skal ikke kun betragtes i prosopografisk
perspektiv, men i lige sa hej grad diskutere de meka-
nismer, der i la longue durée har veret aktiveret i for-
bindelse med konstruktionen eller dekonstruktionen
af mindet om de pagaldende. Det skal argumenteres,
at gravminderne ikke kun har tjent det individuelle
memoria, men ogséd i en raekke eksempler er blevet
instrumentaliseret eller tveertimod bevidst negligeret
i en lebende magt- eller statusdiskurs inden for de
respektive institutioner.

1: Erindringens og glemslens veje

Inden for det dynamiske, interdisciplinare felt, som
erindrings- og glemselsforskningen har repraesente-
ret i de sidste artier, spiller grave og gravmonumen-
ter en neglerolle, ikke mindst nar det handler om den
senere aktivering eller dekonstruktion af disse. Det
galder i1 forbindelse med den posthume genopliv-
ning af kulten for de afdede personer over for den
mere eller mindre mélrettede sletning af erindringen
om andre, herunder selve elimineringen af de fysi-
ske spor efter individer, som af en eftertid skenne-
des mindre mindevardige. Netop det sidste aspekt,
glemselshandlingen, skal som understreget af bl.a.
den hollandske kulturforsker Liedeke Plate forstés
som en selvstendig kulturel praksis, der i1 virkelighe-
den udger en integreret del af erindringsprocessen,
ligesom studiet heraf, kodificeret som amnesiologi
(amnesiology), fokuserer pa selve baggrunden for
glemslen, ’not as a lapse of memory, nor as memo-
ry’s flipside, but as something actively produced — a
made condition, produced and reproduced” (Plate
2016: 144). Den larmende tavshed om konkrete en-
keltpersoner skal derfor ikke kun affede resignation
over for historiens ubenherlige nedkvarnen af for-
tidslevn, men fortjener en fornyet overvejelse om
eventuelle monstre bag tilstedevarelsen over for
fravaeret eller det proaktive bortvalg af materielle og
skriftlige vidnesbyrd.

Som nevnt tager fremstillingen udgangspunkt i
Series episcoporum (1992), der opregner individer
fra de tidligste tider frem til o. 1200 om end med
lakuner for de eldste navnlese reprasentanters
vedkommende. Inden for de seneste ar har navnlig
Michael H. Gelting kastet nyt lys over 1000-tallets
hjemlige bispehistorie (Gelting 2004; Gelting 2010).
Ud fra en kritisk analyse af hovedkilden hertil, Adam
af Bremens (0. 1040 - o. 1081) Gesta Hammabur-

7

gensis Ecclesiae Pontificum, forfattet 0. 1075-1081,
argumenteres for, at ogsé dette vaerk pa visse punkter
afspejler en strategisk erindringspolitik, en bevidst
fortreengningsmekanisme eller undertiden endda
en kontrafaktisk omskrivning af vigtige forleb, alt
sammen med henblik pa at konsolidere det svackke-
de @rkesaede i Hamburg-Bremen over for de danske
bestracbelser pa at etablere en selvstendig kirkesta-
tus, bl.a. gennem en gget tilknytning til den engelske
kirke. I lyset af denne nytolkning kan en raekke af
de tidlige bisper derfor antagelig kun betragtes som
tituleerbiskopper i eksil, mens andre, som maske vit-
terligt bekleedte bispeembedet, bevidst er udeladt.

I den sammenhang er netop bispegravene vigti-
ge historiske medier, der kan supplere de skriftlige
efterretninger. Ud over de bevarede eksempler og
de erindrede grave/gravmeler, som kun er skriftligt
bevidnet, samt grazonen af glemte eller ukendte ek-
sempler, fojer sig yderligere en kategori til: de fiktive
begravelser (jf. Borgolte 1988),° hvor en eftertid ud
fra en serlig agenda om behovet for konkret bevis-
forelse for en institutions hgje @lde eller et individs
serlige status frit konstruerede de nedvendige vid-
nesbyrd — omtrent som en form for placeboeffekt.’
Det skal i gvrigt understreges, at den mélrettede erin-
dringsorganisering ikke nedvendigvis var bundet af
en tidsmeessig og rumlig narhed til det pagaeldende
individ og dennes grav, der i lighed med andre former
for ophobet erindringsstof kunne &ndre karakter fra
lagererindringer til funktionserindringer - selektive,
subjektorienterede og konstruerede ud fra en bestemt
dagsorden (Assmann 1999). Som betonet i forbindel-
se med den strategiske erindring eller glemsel i for-
hold til verdslige magthavere rummer gravene og de
afdedes knogler i sig selv et potentiale eller en sarlig
karismatisk verdi i kraft af deres blotte eksistens en
status, der af en eftertid — navnlig under kriser og i
politiske brydningstider — bevidst kunne reaktiveres
eller tvaertimod edelaegges i en form for damnatio
memoriae eller repressive erasure med den engelske
erindrings- og glemselsforsker Paul Connertons be-
tegnelse (Connerton 2008).

Denne mekanisme, der ligefrem er karakterise-
ret som en antropologisk konstant (Rader 2003), har
ikke mindre relevans i forhold til den gejstlige magt-
elites grave. I en diskussion af pavegravmeler som
erindringssteder understreger den tyske historiker
Michael Borgolte (f. 1948), hvordan bevaringen eller
slejfningen af grave i @ldre tid oftest var produktet
af seerlige interesser, dikteret af enkeltpersoner eller
bestemte grupper, hvorimod en sammenhangende
og fastetableret institutionel traditionsdannelse ved



BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

Fig. 3. Skitseplan af placeringen af de karolingiske og ottonske @rkebispe- og bispegrave i domkirken i Bremen (’Han-
noverscher Plan’). Efter Brandt 1977: Abb. 21.
Sketch of graves of Carolingian and Ottonian archbishops and bishops in the Bremen Cathedral.

Pavekirken med en deraf felgende intakt monu-
mentrakke forst var et faktum fra begyndelsen af
1400-tallet (Borgolte 1992: 314). Navnlig for tiden
for 1200 var der store lakuner, saledes at en samlet
opgerelse over kendte, bade bevarede og kun skrift-
ligt overleverede grave for Skt. Peters efterfolgere pa
daverende tidspunkt (t.0.m. Johannes Paul I (1912-
1978)) kun talte omkring en tredjedel, dvs. 91 af 261
paver, idet der med hensyn til modpaverne var en
endnu ringere repraesentation (13 kendte grave for
37 individer). Nyere oversigter over (arke)bispebe-
gravelser i Tyskland viser et lignende menster for
de @ldste perioder (Gierlich 1990; Schieffer 2001;
Heinz et al. 2004; Paffgen 2010). I det danske ma-
teriale er i Series episcoporum registreret omkring
77 navngivne individer, fraregnet den grazone, der
ikke er skriftligt bevidnet. Heraf er grave eller grav-
kirker kildemessigt bevidnet for en tredjedel (26
eksempler), idet antagelig 13 af disse var markeret
med et synligt gravminde over jorden, det vare sig
gravsten, vaeggravmele eller epitafium, mens arkee-
ologiske undersggelser har veret gennemfort af ni
grave, inklusive den nyfundne i Odense. For de ovri-
ges vedkommende er status uvis.

I det folgende skal belyses dels de skriftligt be-

vidnede eller erindrede, men ikke bevarede begra-
velser (kapitel 2), dels de intakte samt arkaologisk
underseggte grave og gravmonumenter (kapitel 3).
Herunder navnes ogsa forskellige menstre for erin-
dringsbevaring og gravkult, bl.a. etablering af se-
kundergrave/-gravmeeler i forbindelse med genbe-
gravelse (translatio) af udvalgte individer, der havde
serstatus af helgen (sanctus, beatus), stifter eller
seerlig velgerer (fundator, benefactor).® Endelig skal
den store gruppe af ’glemte” grave kommenteres i et
tredje afsnit (kapitel 4). Opremsningen af eksempler
folger reekkefolgen af stifter i Series episcoporum
(Lund,” Aarhus, Berglum, Odense, Ribe, Roskilde,
Slesvig og Viborg).

Med hensyn til de skriftlige kilder kan der ope-
reres med tre forskellige kategorier, hvor ikke bare
dodsdag og -ér eller dedssted er anfert, men ogsé
begravelseskirke samt i heldigste fald selve gravens
placering inden for den pagaldende bygning:'® A)
Deadebeger, herunder martyriologier, kalendarier og
gavebeger.!! B) Historiografisk litteratur, bl.a. kro-
niker, annaler og samlinger af biografier og C) To-
pografisk eller antikvarisk litteratur. Men det herer
absolut til undtagelserne, at man kan lokalisere et
kompleks af grave ud fra en samtidig plan, saledes



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

som det var tilfaeldet i domkirken i Bremen, hvor en
nu tabt tegning fra o. 1200 i et handskrift med Adam
af Bremens kronike viste en oversigt over arkebi-
spe- og bispegravene i gstpartiet af den ferromanske
bygning (fig. 3), ligesom selve dette veerk har vist sig
som en guldgrube for arkaologerne med hensyn til
angivelsen af placeringen for de &ldste grave. '? Der-
imod savnes i flertallet af de ovennavnte kilder en
angivelse af de centrale koordinater, hvor bade deds-
tidspunkt og begravelsessted er oplyst. Det gelder
ikke mindst for Lundekapitlets verdifulde dede- og
gavebager, hvor netop de sidste informationer mang-
ler (Necrologium Lundense 1923; Lunde Domkapi-
tels Gaveboger 1884-1889).

2: De erindrede grave

Af de skriftligt, mere eller mindre praecist stedfzeste-
de grave, der er forankrede rumligt og ikke blot tids-
messigt i relation til de liturgiske mindehandlinger
og samtidig har udgjort vigtige medier for traditions-
dannelsen, henviser kilderne til tre eksempler fra er-
kesaedet i Lund. Biskop Bernhard (- 0. 1020 — ), som
hidkaldtes fra England af Knud den Store og sammen
med forgengeren Gotebald og efterfolgeren Henrik
mindedes i domkirkens nekrologium og gavebog 21.
august (Lunde Domkapitels Gaveboger 1884-1889:
207; Necrologium Lundense 1923: 88), blev ifolge
Saxos Gesta Danorum begravet i “krypten i Lund
(Lundense hypogeum)” (Saxo Grammaticus 2005:
bd. I, 648f (X, 11, 6)); en upraecis betegnelse, der
ikke nedvendigvis refererer til en eventuel (gen)be-
gravelse i kirkens yngre krypt som undertiden anta-
get (Newman 1946: 26)."3 T nyere tid er Saxos omtale
tvaertimod blevet knyttet til en af to store — om end
tomme — gravkamre, henholdsvis i koret og langhuset
af byens Skt. Drottens eller Trinitatis Kirke, der ifol-
ge en yngre (0. 1300) krenike for preemonstratenser-
ordenen, som kirken tilherte, havde domkirkestatus
(ecclesia cathedralis) (Cinthio 2002: 1071, 142).'
Derimod er der steorre vished om begravelsesste-
det for Lundedomkirkens grundlegger, erkebiskop
Asser, hvis dedsdag, den 5. maj 1137, er nevnt af
flere kilder (jf. Riibner Jorgensen 1992: 19). Asser
blev ifelge den omtrent samtidige Roskildekronike
begravet i Laurentiuskirken (Chronicon Roskildense
1917-1922: bd. I: 31), uvist dog hvor. En eftertid har
veret fristet til — pa et ganske usikkert grundlag — at
identificere graven med den rigt udsmykkede edi-
kula eller portal i nordre tvaerskibs vestvaeg med to
lovebéarne engle (Newman 1946: 197) — en passende
vaerdig ramme for denne centrale skikkelse 1 domkir-

9

kens @ldste historie.” Langt mere konkret er omta-
len af efterfolgeren, arkebiskop Eskils grav (Riibner
Jorgensen 1992: 27). Grundleggeren af cistercien-
ser- og premonstratenserordenen i Danmark dede
den 6. september 1181 - efter at have nedlagt palli-
et - som munk i klostret i Clairvaux, hvor han blev
begravet i et kapel i klosterkirken, viet Skt. Salvator,
narmere betegnet det midterste i den kapelkrans, der
omgav det nyopforte gstparti og ganske taet ved Den
hellige Bernhard, der fire ar efter klosterstifterens
kanonisering, i 1174, var blevet skrinlagt i en sarko-
fag bag hejalteret (Vilain 2015: 230-232).'° Uden at
vaere officielt helgenkaret nevntes Eskil dog blandt
de salige, ligesom hans liturgiske memoria i middel-
alderen holdtes 1 haevd ved en raekke franske kirker,
bl.a. i premonstratenserordenens hovedkloster i Pré-
montré. Til gengeld blev hans jordiske levninger
efter klosterkirkens edeleggelse under Den franske
Revolution tilsyneladende ikke optaget og overfort
til en anden placering i lighed med Skt. Bernhards,
der kom til Ville-sous-la-Ferté. En kontinuerlig ve-
neration gennem arhundrederne blev til gengeeld aer-
kebiskop Absalon (71201) til del efter hans begravel-
se foran hgjalteret i cistercienserklosterkirken i Sorg,
som han personligt havde reformeret.

Ogsé to Aarhusbisper, Eskil (fo. 1165) og Sven
(130. okt. 1191), blev genstand for en sarlig gravkult
inden for cistercienserordenen. Den sidstnaevnte er
mere udferligt omtalt nedenfor. Biskop Eskil, der ak-
tivt stettede oprettelsen af et cistercienserkloster i sit
stift, var faldet under et af Valdemar den Stores slag
mod venderne. Hans lig blev begravet i det nyopret-
tede kloster i Veng, hvorfra man dog allerede i 1168
overflyttede de jordiske levninger, bade af ham og
andre af klostrets grundleggere og velgerere til en
ny placering pa Kalve (Exordium Monasterii Carce
Insulee 1917-1922: 169). Men placeringen her blev
kun af kort varighed, og formentlig er de sarlige ud-
valgtes ben blot fire ar senere, i 1172, fort med til det
blivende kloster i @m. En mulig, men yderst sand-
synlig genbegravelse her er dog ikke omtalt.!”

Over for den pafaldende tavshed i kilderne om
de @ldste Odensebispers begravelser tegner traditi-
onsdannelsen og den historiske erindring sig serlig
steerkt 1 Ribe Stift. Takket vaere Ribe Bispekronike,
formentlig nedskrevet 0. 1225-1230 (Gelting 2012a),
kender vi til ikke feerre end fem konkrete bispebegra-
velser fra tiden indtil 0. 1200, hvortil kommer beva-
ringen af yderligere tre (jf. kapitel 3). Den tidligste
og overhovedet den @ldst nevnte blandt den tidlige
middelalders bispegrave er graven for Liufdag, der
dede pa et tidspunkt efter 7. juni 948 (Gelting 1992:



67). Ifelge Bispekroniken blev han gravsat pa kir-
kegarden ved domkirken under en lille overbygning
(tuguriolum) efter forinden at have lidt martyrdeden,
draebt af den vantro hob (Ribe Bispekronike 1933-
1935: 26). Som tegn pa den sarlige hellighed, der
var knyttet til ham, blev han senere genbegravet in-
den for Ribe Domkirkes mure i kirkens nordlige del
over for koret, idet hans knogler efterfolgende skrin-
lagdes pa altret, formentlig pa hejalteret, pa initiativ
af en senere embedsbroder, biskop Radulf (1171).
Den hejtidelige elevatio blev dog gennemfort uden
pavens og arkebiskoppens tilladelse, og sigende
nok skulle skrinet da ogsa kort efter, i 1176, blive
flammernes bytte ved domkirkens altedeleeggende
brand (Ribe Bispekronike 1933-1935: 29). Efter den-
ne skebnesvangre edeleggelse af den uheldige hel-
gen, som ikke engang kunne beskytte sin egen kirke,
opherte kulten af Liufdag — tilsyneladende som vid-
nesbyrd om en reguleer damnatio memoriae.'® Som
udtryk for den veneration, som endnu for branden
udvistes over for Liufdag, blev hans efterfolger, bi-
skop Elias, dog begravet ved hans side ad sanctos
i 1162 (Ribe Bispekronike 1933-1935: 28), mens
Radulf selv fik sin grav estligst i midtskibet foran
Helligkorsalteret. Den neeste i bisperekken, Stefan
(11182 eller 1183), begravedes ved sydvaggen mod-
sat koret, dvs. i sendre korsarm, idet der endog skul-
le vaere foregaet mirakulgse helbredelser ved graven
(Ribe Bispekronike 1933-1935: 30)." En ydre mar-
kering af disse grave eller en eventuel kult, specielt
af Stefan, er imidlertid ikke omtalt, lige sa lidt som
gravenes placering.

Derimod fik Ribebispen Omer (Homer) (11204)
del i cistercienserordenens erindringsfaellesskab efter
sin begravelse i klosterkirken i Lagum (Ribe Bispe-
kronike 1933-1935: 31). Her fandtes i koret et 26
linjers langt epitafium, anfort i latinske heksametre
med angivelse af placeringen af graven, ikke blot for
Omer (ved (hgj)alterets venstre side), men ogsa for
fire senere biskopper, de tre fra Ribe (Oluf, Gunner®
og Esger) og den sidste fra Berglum (Niels), alle
dede inden for tidsrummet 1214 - 0. 1290. Epitafiet
publiceredes i 1776 af Jacob Langebek (Scriptores
Rerum Danicarum 1776: bd. 1V, 576f) i forbindelse
med udgivelsen af klostrets dedebog, hvor de fem bi-
sper fremhavedes som sarlige stiftere og velgerere.
Imidlertid var mindesmaerket gaet tabt pa det pagel-
dende tidspunkt, men det var ifelge indledningen til
udgivelsen af dedebogen nedskrevet i et pergament-
handskrift, der tidligere ejedes af Sorghistorikeren
Stephan Hansen Stephanius (1599-1650) og siden af
bogsamleren Jens Rosenkrantz (1640-1695). Minde-

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

teksten, der enten kan have vaeret nedfzldet pa perga-
ment eller malet direkte pa veeggen, var antagelig af
yngre dato. Formentlig var den i lighed med tilsvaren-
de gravskrifter fra Ribe og Roskilde domkirker et ek-
sempel pa den tidlige humanismes nylatindigtning?'
og maske forst komponeret samtidig med afskriften
af selve dedebogen fra 1518, der var nedfeldet af en
vis Thomas, munk og prest ved klostret. Yderligere
et mindesmeerke, der var bevaret endnu pa hans tid,
fandtes ifolge Langebek i klosterkirkens kor - en kors-
prydet sten, der ifelge traditionen skulle markere en
rigt udstyret grav for en biskop, en abbed eller méske
ligefrem for samtlige fem bisper.

Blandt efterretningerne om de &ldre biskopper fra
Roskilde, Slesvig og Viborg skal for de forstes ved-
kommende naevnes en notits i Roskildekreniken, der
blev forfattet 0. 1138 (Gelting 2012b) om Svend Nor-
mand (71088). Denne dede pé en pilgrimsrejse til Je-
rusalem pa Rhodos og blev begravet pa stedet af sine
sorgende ledsagere (Chronicon Roskildense 1917-
22: 24f). De bevarede grave i Roskilde Domkirke
for hans embedsbredre, Vilhelm og Asser, beskrives
nedenfor. Hvorvidt Peder Sunesen, der dede den 29.
oktober 1214, ligeledes blev begravet i domkirken, er
hgjst sandsynligt, men lader sig ikke naermere verifi-
cere (Grofe 1992: 95 og note 267).

En tilsvarende usikkerhed er knyttet til Slesvig-
bispen Poppo (-995-), der af Adam af Bremen iden-
tificeredes med den gejstlige, senere biskop af dette
navn, som omvendte Harald Blatand, og ligeledes
af samme havdedes at vare begravet i domkirken
1 Bremen (Adam af Bremen 1917: 124 (11, 64)). En
eventuel grav for biskoppen er dog ikke pavist i for-
bindelse med de store arkaeologiske udgravninger i
kirken. I gvrigt kan Slesvigbispen neppe heller knyt-
tes til den Poppo, der blev genstand for en lokal hel-
genkult og legendedannelse i kelvandet pa kongedé-
ben (Danmarks Kirker. XVI. Arhus Amt 1996-2002:
bd. 9, 5113-5135). Hans efterfolger, Esico eller Ek-
kehard (71026), kan ligeledes have hert til gruppen
af eksilbisper (Gelting 2004). Han fungerede anta-
gelig som hjelpebiskop i Hildesheim, men dede ved
Ejderen under et forseg pa at genvinde sit gamle stift
og blev begravet i Michaelskirken, hvor hans memo-
ria respekteredes. Et maske samtidigt epitafium eller
mindevers er ligeledes registreret her (Radtke 1992:
103-105; Gelting 2004). Biskop Frederik af Slesvig,
der 1178/1179 omkom i et skibsforlis i Ostersgen, og
hvis lig siden — ganske uskadt — drev i land pa den
sjellandske kyst (Radtke 1992: 113; Saxo Gramma-
ticus 2005: bd. 2, 476 (XV, 1,1)), skal vare begra-
vet 1 klosterkirken i Sorg, indsat i muren i Johannes

10



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Evangelistens kapel i sendre korsarm. Kilden hertil
er imidlertid ikke Saxo, der dog antydede, at biskop-
pen ved sin ded fik en vis hellighed, men hidrerer
fra en vaesentlig senere notits 1 klosterkirkens kata-
log fra 1520’erne over beromte begravelser i Sorg
fra (Scriptores Rerum Danicarum 1776: bd. IV, 543,
553).22 Hvorvidt graven har veeret faktisk eller fiktiv,
ma st hen i det uvisse. Men behovet for at stabilise-
re erindringen med et konkret monument forledte i
1631 Christian I'V’s historiograf, Johannes Pontanus,
til at identificere et firelinjet vers, der ogsa var nevnt

'!

Fig. 4. Granitskulptur af Erik Heide, ”De to bredre”, rejst 1995 i haven ved
Paternosterkirken i Jerusalem til minde om biskop Sven og hans bror Eskil.

Foto: Jens Vellev 1995.

“The Two Brothers” sculpture by Erik Heide. Erected in 1995 in Jerusalem in

memory of Bishop Sven and his brother Eskil.

11

i Arild Huifeldts Bispekronike, med et konkret epi-
tafium (Pontanus 1631: 267; Huitfeldt 1604 (1978):
Cii verso). Fejlen korrigeredes siden af Erik Pon-
toppidan (Marmora Danica 1739-1741: bd. 1, 146),
omend med en noget nedsattende bemarkning om
den @ldre kollega: "Her sover den gode Pontanus
minsandten” (!) (Verum dormitat hic bonus Ponta-
nus), for gravskriftet var i virkeligheden et af de 44
bispevers, som historikeren Hieronymus Cypraus
digtede 1 1560 om Slesvigs biskopper — en parallel til
de beremte bispevers fra Odense (jf. nedenfor).” Et
tilsvarende mindevers blev forfat-
tet over hans efterfolger, Valdemar
(11236), der dede adskillige ar efter
sin fratreeden, 1 1208, og blev begra-
vet i cistercienserklostret i Loccum
nar Minden foran Johannes Dgbe-
rens alter. Epitafiet, der var gengivet
i en yngre liste over klostrets abbe-
der, sammenfattet 1 1709 af abbed
Gerhard Walter Molanus og udgivet
i 1711, rummer bl.a. en appel til
leeseren om forben for den afdede,
hvilket maske netop kunne tolkes
som en henvisning til et &ldre, men
nu forsvundet, konkret monument
(Radtke 1992: 116, note 248).
Blandt Viborgbisperne fra tiden
for 1200 kendes nok deds-, men
ikke begravelsesstedet for Eskil
(11132/1133), der led martyrdeden,
draebt pa Erik Emunes initiativ un-
der gudstjenesten i Skt. Margrethes
Kirke 1 Asmild (Vita et miracv-
la Sancti Ketilli 1908-1912: 263).
Nogen grav eller kultsted for den
afdede er dog ikke omtalt hverken
her eller i stiftskirken i modsaetning
til en senere embedsbroder, biskop
Gunner (71251), der dode i Asmild,
men siden blev haderfuldt begra-
vet i Skt. Kelds kapel i domkirken.
Nermere viden om grav eller even-
tuelt monument kendes dog ikke. Til
gengaeld fik Gunner i moderne tid
en erindringsoprejsning, da et mo-
nument i Asmild i 2000 udfertes af
kunstneren Erik Heide i kelvandet
pa 750-ars jubileet for Jyske Lov,
specifikt motiveret af biskoppens
status som en af de kyndige bag det
store lovkompleks.?* Eskils efterfol-




ger, Sven, der dede pa pilgrimsrejse til Jerusalem i
1153 eller 1154, blev begravet i Paternosterkirken pa
Oliebjerget (De Eskillo (...) 1917-22: 440f). Ogsa
han blev mere end 800 &r senere genstand for en til-
svarende rehabilitering, da der i 1995 rejstes et min-
desmerke, ligeledes af Erik Heide, til erindring om
biskoppen og hans bror Eskil, der dede sammen med
ham (fig. 4). Initiativtageren til dobbeltmonumentet,
”som pa verdig vis kunne vidne om de to bredres
merkvardige rolle i korsfarertidens Jerusalem” var
middelalderarkeologen Jens Vellev, der knap 15 ér
tidligere, 1981, havde beskrevet bradrenes rejse.
Derimod vides intet n&ermere om en eventuel grav-
kult for Viborg Domkirkes bygherre i hans egen kir-
ke, ligesom der savnes precist kendskab til graven
for Niels (11191), der af en vasentlig senere kilde,
nemlig Huitfeldt (Huitfeldt 1604 (1978)): CCIV 1),
haevdes at ligge begravet i domkirken.?

3: De arkaologisk undersogte
grave og bevarede gravminder

Som naevnt ovenfor er kun et mindre antal af de @ld-
ste bispegrave undersogt arkeologisk. I tilknytning
til disse er bevaret enkelte gravminder, bade fra mid-
delalderen og nyere tid. Folger vi atter reekken fra Se-
ries episcoporum, rager mindekulten for aerkebiskop
Absalon (71201) 1 Sore Klosterkirke ganske sarligt
op. Som klosterkirkens hovedstifter 1a hans grav for-
an det davaerende hgjalter, hvor den i middelalderen
dakkedes af en udskéret gravplade af trae (Scripto-
res Rerum Danicarum 1776: bd. 1V, 570), som efter
1536 erstattedes af den Morten Bussert tilskrevne
gravsten i ungrenassancestil. Som det er velkendt,
var fornyelsen - ligesom den dertil knyttede dbning
af Absalons grav - en aktiv erindringsstrategisk hand-
ling, der betonede kontinuiteten mellem den gamle
og den nye kirkeorden (Beggild Johannsen 2012
(2015)). Dog var det et pia fraus — et fromt bedrag,
nir stenen angav, at Arhusbispen Peder Vognsen
(11204) ligesom sin efterfolger og sleegtning, Skjalm
Vognsen (11215), 14 begravet ved Absalons side. Om
den ferstnaevnte, jf. nedenfor. Som allerede navnt i
Aldre sjeellandske kronike varetog man flittigt gen-
nem generationer Absalons liturgiske memoria (Ve-
tus Chronica Sialandie 1917-1922: 56f), ligesom en
reekke mindevers, der enten var litterere produkter
eller udfert som konkrete epitafier, var knyttet til den
afdede. Disse erindringsmarkerer var udarbejdet sa-
vel 1 hgj- som i senmiddelalderen (Boggild Johann-
sen 2008a: 362-364). En enkelt blandt disse var end-

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

EEES e T

Fig. 5. Absalons grav i forbindelse med &bningen i 1947.
Foto: Niels Elswing, Nationalmuseet.
Absalon s grave, opened in 1947.

og signeret af selveste Saxo Grammaticus, selvom
det hgjst sandsynligt er et fingeret produkt fra den
gryende humanismes tid, méaske samtidig med andre
tilsvarende, hvoraf ét bar initialerne for Roskildebi-
spen Lauge Urne (71529) (Boggild Johannsen 2012
(2015): 154). Samtidig med udferelsen af det nye
gravminde gennemfortes i evrigt pa Christian III’s
initiativ den forste dbning af @rkebispens grav, der
fremviste et forbilledlig veludstyret indhold. Bl.a.
var det velbevarede lig iklaedt fuldt gejstligt skrud
med insignier og en gravkalk. 1827 og atter 1947
(fig. 5) blev graven &bnet pé ny, forste gang pa Fre-
derik VI’s foranledning (Danmarks Kirker. V. Soro
Amt 1936-38: bd. 1, 791).

Som tidligere neevnt havde Arhusbisperne allere-
de fra biskop Eskils tid en serlig tilknytning til ci-
stercienserordenen. Det var derfor naerliggende ogsa
at give hans efterfolger Sven (71191), der gavmildt
doterede det i 1172 grundlagte kloster i @m, en hee-
derfuld begravelse pa dette sted, som det semmede
sig for klostrets fundator og benefactor. Cistercien-
serordenens krenike bevidner da ogsa hans pragtige
begravelse foran den davarende klosterkirkes hejal-

12



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Fig. 6. Gravsten over biskop Sven (11191) af Arhus, ud-
fort i slutningen af 1400-tallet; oprindelig placeret i @m
Klosterkirke, men efter dennes nedrivning efter reforma-
tionen overfort til Rye Kirke. Foto: Niels Elswing 1995,
Nationalmuseet.

Gravestone for Sven, bishop in Aarhus. Now located in
Rye Church.

13

ter, viet til Jomfru Maria (Exordium Monasterii Carce
Insulee 1917-1922: 192). Samme placering — nu dog
i afleseren for den forste midlertidige bygning — ud-
valgte en senere velgerer af klostret, biskop Peder
Elavsen (11246) af Arhus til sin grav (Exordium Mo-
nasterii Carce Insulce 1917-1922: 198). Den i 1941
udgravede, hidtil urerte og i evrigt meget veludsty-
rede statusbegravelse pa dette sted er derfor blevet
sat 1 forbindelse bade med denne og den fornavnte,
men som argumenteret i 1977 af Per Kristian Mad-
sen (Madsen 1977: 137 ff) taler ikke mindst byg-
ningsarkeologiske overvejelser for, at der snarest er
tale om Peder Elavsens grav, placeret pa det &refulde
sted i den forst 11 ar senere, i 1257, indviede kirke.?’
Derimod er de jordiske levninger efter forstnevnte
antagelig pd samme tidspunkt blevet overfort fra den
gamle til den nye kirke sammen med alle helgenre-
likvierne (Exordium Monasterii Carce Insulee 1917-
1922: 201), formentlig omfattende ogsa stiftere og
andre velgerere, svarende til Eskils fernevnte ek-
sempel. En genbegravelse af Sven i et indmuret skrin
i kirkens kor er en nerliggende mulighed (Madsen
1977: 147). Om den fortsatte kult af hans memoria
i senmiddelalderen vidner en fornem figursten af
gotlandsk kalksten (fig. 6), der efter klostrets nedriv-
ning i 1560’erne eller 1570’erne overfortes til Rye
Kirke (Danmarks Kirker. XVI. Arhus 1992-1996: bd.
8, 3758ff). Gravstenen, der at demme efter et ind-
hugget vabenskjold ma vere udfert under klostrets
abbed Christern (-1487-90-), har antagelig veeret
placeret ner Svens grav som angivet pa indskriften
("Hic tumulatus est...”). Tydelige slidspor pa over-

Fig. 7. Blyautentik for Peder
Vognsen. Aarhus Domkirke.
Foto: Lennart Larsen 1965,
Nationalmuseet.

Lead authentic for Peder Vogn-
sen, Aarhus Cathedral.



fladen tyder dog pa oprindelig vandret placering,
som situationen efterfolgende var i Rye, snarere end
pa en lodret opsatning som et veegmonument.?® Uan-
set hvordan, har stenen udgjort et centralt fikspunkt
for de liturgiske mindehandlinger og den fornyede
erindringsoprustning for klostrets grundlegger, der
tankevaekkende nok iseer mindedes med henvisning,
ikke til dedsdatoen, men til aret for en stor testamen-
tarisk donation, skaenket otte ar tidligere, i 1183. Pe-
der Elavsens — maske noget mindre — gravsten, der at
demme efter et bevaret murstensfundament ma have
veeret anbragt lidt skrat i forhold til graven, kendes
derimod ikke.

En gen- eller sekunderbegravelse i forbindelse
med en bygningsfornyelse gennemfortes ogsa for
de jordiske rester af Arhusbispen, Peder Vognsen
(+1204) (Danmarks Kirker: XVI. Arhus Amt 1972:
bd. 2, 657-665). Som fundator af den nuvarende
Aarhus Domkirke er biskoppen formentlig blevet

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

begravet foran hejalteret. I forbindelse med korets
ombygning i slutningen af 1400-tallet etableredes i
hgjkorets sydesthjerne en ny muret sarkofag, dak-
ket af den formentlig oprindelige, trapezformede og
usmykkede gravsten af skansk kalksten. I sarkofa-
gen var nedsat en benkiste af bly med knogler, teks-
tiler og en veaerdifuld gravautentik, ligeledes af bly
— gravens oprindelige indskriftsplade, der utvetydigt
identificerede den afdedes identitet (fig. 7). Hvorvidt
tilsvarende ydre kendetegn i senmiddelalderen mar-
kerede gravmelets tilhersforhold, er uvist, men det
er tankevaekkende, at den konkrete genbegravelse
blev etableret kun fi artier for erindringskonstrukti-
onen af biskoppens fiktive grav i Sorg (jf. ovenfor).
Efter at gravens status og indhold siden tilsyneladen-
de havde vearet glemt i den lokale historietradition,
gennemfortes i sommeren 1830 en arkaeologisk un-
dersogelse pd initiativ af den &rhusianske amaterar-
kaeolog Julius Heegh-Guldberg under medvirken af

o
it
A G

8 R
Mlll’i‘

1

B e
.

. {//'{'///’) etz //z/ ere ¢ ///',/»mwz.///z/

i

b ‘/.7)/7/.'/./4// /w

e i e

Il Sdn

el Reterilew -

V2 § 4

Fig. 8. Peder Vognsens (11204) blykiste med knogler og tekstiler samt et siden forsvundet relikviekors. Tegning af
Julius Heegh-Guldberg 1830 i forbindelse med bispegravens abning. Foto: Niels Elswing 1975, Nationalmuseet.
Peder Vognsen s lead coffin with bones, textiles and a relic cross (now missing).

14



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

kunsthistorikeren Niels-Lauritz Heyen (fig. 8). Den
effektive task-force foretog pa ganske samme tid en
ransagning af Ribe Domkirkes baldakingrav, hvor
tilsvarende rester af tre bispebegravelser blev afdack-
ket. Som led i en musealisering af fundet i Aarhus
blev selve blypladen pa Frederik VII’s initiativ op-
taget og 1 1857 udstillet i et skab over graven, der
yderligere nyunderspggtes i 1918.

Et parallelforleb er som allerede anfort repraesen-
teret ved et antal bispegrave i bade Ribe og Roskilde,
bade hvad angéar en genbegravelse af @ldre fysiske
levn og en arkaologisk undersggelse i 1800-tallets
forste tredjedel. Séledes blev tre tidlige Ribebisper,
Odinkar (71043), Nothold (71140) og Asser (71142),
genbegravet i den nuvarende domkirkes nordre kor-
sarm i en us@dvanlig niche- eller arcosolgrav, kro-
net af en trekantgavl (fig. 9). Gravmelet er dateret
til 1175-1200 med udgangspunkt i den fragmentarisk

e b

\\\\\

o

Fig. 9. Nichegraven for Ribebisperne Odinkar (11043),
Nothold (71140) og Asser (11142), opsat 0. 1200 i Ribe
Domkirkes nordre korsarm. Tegning af P. Ussing, udfert

i forbindelse med gravmeelets undersogelse. Efter Dan-
marks Kirker.

Niche graves for the bishops Odinkar, Nothold, and Asser
of Ribe.

15

bevarede kalkmaleriudsmykning (Danmarks Kirker.
XIX. Ribe Amt 1979: bd. 1, 3791f, 526f), men turde
muligvis vere noget yngre i betragtning af, at den
altid meddelsomme bispekrenike fra o. 1225-1230
intet neevner om genbegravelsen og i @vrigt — spe-
cifikt om Nothold og Asser — understreger, at der
intet mindeverdigt var efterladt om disse (Ribe Bi-
spekronike 1933-1935: 27). Men uanset hvad, var
genbegravelsen dog et betydningsladet vidnesbyrd,
navnlig om fremhavelsen af Odinkar mere end 100
ar efter hans ded som bispesadets stifter og serli-
ge velgarer (Gelting 2010: 20f). Pafaldende nok gik
erindringen om bispernes begravelse dog senere i
middelalderen i glemmebogen. I hvert fald var ef-
terretninger om sagen géet tabt i 1500-tallets anden
halvdel, da historikeren Hans Svaning i 1576 ved
indgangen til koret lod opsette et lengere latinsk
epitafium, hvoraf fremgik, at man pa dette tidspunkt
opfattede det bemerkelsesvaerdige gravminde som
refererende til en mere fremtreedende person, kong
Erik Emune (11139) (Danmarks Kirker. XIX. Ribe
Amt 1984: bd. 2, 545-548) — endnu et leerd bedrag,
men nok undskyldeligt i betragtning af, at stedet for
kongens grav eller rettere genbegravelse pa Svanings
tid var lige sé ukendt (Madsen 2014: 220-228). Der-
for blev Heegh-Guldberg og bl.a. Hoyens underse-
gelse af den formodede kongegrav i sommeren 1830
- herunder fundet af tre spidsovale blyautentikker for
de respektive bisper - noget af en sensation (fig. 10).
De tre diminutive genstande sikredes for eftertiden
ved at blive overdraget til Oldsagskommissionen, det
senere Nationalmuseum.

I Roskilde Domkirkes hgjkor, vestligst i sydsiden,
er bevaret en pillegrav, der udger en af de fire pro-
minente grave over kirkens vigtigste stiftere og vel-
gorere (Harald Bldtand, Sven Estridsen og dronning
Estrid/Margrethe), etableret som sekundarbegravel-
ser i 1220’erne i den nye teglstenskatedral efter at
vaere blevet overfort fra den aldre fradstenskirke.
Som konstateret ved en arkaologisk undersogelse i
1911 fandtes bag en dekplade af romersk travertin,
svarende til Svend Estridsens grav, et ossuarium af
bly med skeletter af to individer, sandsynligvis bi-
skopperne Vilhelm (+1073) og Asser (F1158) (jf.
Danmarks Kirker. 1lI. Kabenhavns Amt 1951: bd. 4,
1766-1768). Som naevnt af Saxo (Saxo Grammaticus
2005: bd. 11, 32; 42 (X1, 9,4; X1, 12,3-4)) var begge
begravet i domkirken, forstnevnte vel pa en sarlig
fremtreedende plads. Da Asser blev gravsat, blev
hans ben nedlagt i forgeengerens grav (tumulus), der
var let tilgeengelig og samtidig smukkest af dem alle.
Ved denne begivenhed konstateredes det, at Vilhelms



BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

Fig. 10. Blyautentikker for
bisperne Odinkar (11043), No-
thold(11140) og Asser (11142).
Tegning: Kirsten Kildegaard.
Efter Danmarks Kirker.

Lead authentics for the bishops
Odinkar, Nothold, and Asser:

bispekébe pd mirakules vis var velbevaret, ligesom
der udgik en underfuld velduft fra hans knogler, beg-
ge sikre tegn pa hans helgenagtige status (jf. ogsa
Compendium Saxonis 1917-1922: 379). Imidlertid
straffedes de tre implicerede gejstlige hardt for pa
denne méde at have forstyrret Vilhelms gravfred.
Traditionen blev siden i senmiddelalderen eller ma-
ske forst i 1500-tallets tredje fjerdedel fastholdt med
et — senere tabt — epitafium i lighed med tilsvarende
gravskrifter for de kongelige stiftere nedfeldet pa
pergament af Mogens Madsen, kannik og sidenhen
biskop i Lund (jf. Beggild Johannsen 2013), mens
et — gentagne gange opmalet - eftermiddelalderligt
kalkmaleri smykker pillens forside (Danmarks Kir-
ker. Il1l. Kobenhavns Amt 1951: bd. 3, 1609-1613)
(fig. 11). Bade epitafiet og billedet refererede dog
kun til Vilhelm. Graven blev ligesom de tre pendan-
ter forste gang undersogt o. 1828-1829, om end den
videnskabelige analyse som navnt ferst fandt sted i
1911.#

1992 blev i forbindelse med anleggelse af en
flernvarmekanal i kirken Skt. Kunibert i Koln frem-
draget en kalkstenssarkofag med hovedrum i skibets
midtakse. Heri blev fundet fragmenter af knogler,
tekstiler, en traestav (bispestaven?) og méske en kniv
samt som det nasten vigtigste af alt — en blyplade
med de afgerende data om den begravedes identitet —
Rudolf, biskop af Slesvig (11047) (fig. 12). Hermed
kan denne grav maske erobre den erefulde status
som den @ldste — sikre — grav for en dansk biskop,
selvom fundstedet ligger uden for rigets grenser.
Formentlig havde den afdede en direkte tilknytning
til kirken i Koln, méaske som tidligere kannik eller
som residerende i byen, ligesom han folte en serlig
forbindelse til kirken. Det fremgér af en personlig
memoria-stiftelse, som 200 &r senere blev fornyet i
forbindelse med hans genbegravelse i den yngre af-

Fig. 11. Eftermiddelalderligt kalkmaleri ved pillegraven
for biskop Vilhelm (71173) i Roskilde Domkirke. Foto:
Roberto Fortuna, Nationalmuseet.

Post medieval mural at bishop Vilhelm s pillar grave in
Roskilde Cathedral.

16



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Fig. 12. Kalkstenssarkofag med rester af Slesvigbispen
Rudolfs grav (11047). Gengivet i forbindelse med den
arkaologiske undersogelse 1992. Efter Seiler & Gechter
1995.

Limestone sarcophagus containing the remains of Rudolf,
bishop of Schleswig

17

loser for den senottonske forgengerbygning (Seiler
& Gechter 1995: 300-303).

Eksempelreekken skal afsluttes med gravstenen i
Lunds domkirkes krypt for Slesvigbispen Herman,
der havde varet kannik 1 Lund og dede 1146-1147,
idet han forinden nedlagde palliet efter en kun kort-
varig embedstid. En af hans sidste embedshandlinger
synes at have veret deltagelsen i indvielsen 1145 af
Lundedomkirkens hgjalter. Sandstenspladen er en
af domkirkens eldste gravsten og en af de tidligste
bevarede middelalderlige figursten (Thorsen 1873;
Larsen 1899) (fig. 13). Herman er vist i fuldt ornat
med bispestav og indrammes af et skriftband med en
delvist bevaret majuskelindskrift i latinske disticha,
der anforer navn og vaerdighed, men ikke dedsdato-
en. Det er et pafaldende markant erindringsmonu-
ment for en forhenvarende biskop, der endda ikke
tilhorte stiftets egen embedsrekke, men kan méske
veere etableret af @rkebiskop Eskil som en fremhae-
velse af Hermans diplomatiske indsats ved kurien i
forbindelse med anerkendelsen af det selvstendige
@rkesede i Lund. Placeringen er sekunder, og den
deekker ikke over den oprindelige grav. Stenen blev
flyttet efter 1841 og havde ogsa tidligere - vel af hen-
syn til etableringen af erkebiskop Birger Gunners-
sons tumba 1 begyndelsen af 1500-tallet - faet en an-
den placering (jf. Larsen 1899: 114f).

4: De glemte grave

Som allerede navnt kendes kun lidt mere end en
tredjedel af de &ldre danske bispegrave, og et endnu
mindre antal af disse er bevaret. Spredningen af de
erindrede individer er hejst ujevn, nar man betrag-
ter samtlige danske stifter. Her har domkapitler som
Lund, Ribe og Roskilde tidligt veeret proaktive, nér
det i @ldre tid gjaldt om at fastholde de skriftlige,
liturgiske og materielle minder om afdede embeds-
bredre — vidnesbyrd, der ikke kun tjente hensynet
til det enkelte individs memoria, men som en langt
vigtigere funktion konsoliderede indtrykket af stif-
ternes @rvardige @lde, kontinuiteten af bisperakken
og domkirkebyernes sarlige status som ramme om
gravene for kapitlernes forstemand. Som alternativ
til de eksklusive begravelser i selve stiftskirkerne,
der er bevidnet i 15 eksempler (i Lund, Arhus, Ribe,
Roskilde, Bremen og Viborg), er fra tidsrummet
frem til 0. 1200 en markant repraesentation af grave
i udvalgte klostre, hvoraf cistercienserordenens kir-
ker markerede sig som serligt foretrukne lejersteder
med syv eksempler i klostre som Clairvaux, Sorg,
Veng, Om, Legum og det tyske kloster Loccum. I



disse klosterkirker kunne en anden, mere individu-
aliseret erindringsstrategi gere sig gaeldende, f.eks.
en integrering i et udvalgt huskloster for en bestemt
adelsfamilie (Hviderne i Sorg) eller for en gruppe af
bisper, tilherende et konkret stift (Arhusbisperne i
Om, Ribebisperne i Lagum) (Hill 1992).3

Alligevel ma det konstateres, at der ikke i et
hjemligt materiale fra middelalderen kan péavises
ubrudte fysiske aneraekker i form af sterre samlede
gravkomplekser som paralleller til bispekronikerne
eller bispeversenes detaljerede lister (jf. for Oden-
sebisperne Nyberg & Saaby Pedersen 1980).3! Til
gengald rager en gruppe af sarligt mindevaerdige
individer op — biskopper, der i samtiden eller senere i
middelalderen fik tillagt en helgenagtig status i kraft
af en martyrlignende ded (f.eks. Eskil af Viborg og
Frederik af Slesvig), mirakler ved deres grav (f.eks.
Liufdag og Stefan af Ribe, Vilhelm af Roskilde) el-
ler en ophgjet position som fundator eller benefactor
(Eskil og Sven af Aarhus, Odinkar af Ribe). Disse
personer var genstand for en serlig opmarksomhed,
der manifesterede sig i en omhyggelig translatio eller
genbegravelse, nér en @ldre kirkebygning aflestes af
et nybygget kompleks. Andre biskopper kunne dog
ogsd opnd en tilsvarende hadring med et markant
monument, selvom det ikke i alle tilfeelde entydigt
lader sig begrunde ud fra de ovennavnte kriterier.
Her mé den almindelige respekt for de eldre em-
bedsbredre have motiveret en samlet begravelse.*
Og det var kun de fzerreste, der ligefrem opnaede en
skrinleeggelse eller elevatio pé alteret som fernavnte
Liufdag.

Tilbage star en ganske betydelig gruppe, hvis
grave fortaber sig i glemslen, indtil et heldigt arkee-
ologisk fund som i Aarhus, Ribe, Roskilde, K6ln og
— senest — i Odense uventet kan bringe ny viden, der
far en sarlig optimal status, nar en formodning som i
de fire forstnaevnte eksempler kan cementeres til vis-
hed ved hjelp af en gravautentik (jf. generelt Ehren-
traut 1952; Meier 2002: 167-211). Muligheden for at
finde flere bispebegravelser, navnlig i domkirkernes
undergrund, er dog begranset af senere tiders ode-
leeggelser, forskellige bygningsendringer eller nybe-
gravelser i1 de respektive kirker. Dog skal det ikke
glemmes, som demonstreret af Liufdags eldste grav,
at kirkegardene i den @ldre middelalder var en lige
s relevant gravplads, ogsé for den kirkelige elite,
selvom det som fastslaet bl.a. ved koncilet i Mainz
813 blev tilladt for bisper, abbeder, vaerdige prester
og troende legfolk at blive begravet inde i kirke-
rummet, hvor muligheden for hejtideligholdelsen af
det liturgiske memoria var specielt gunstig. Allige-

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

Jah

m
Vi

ST

s
AN

VO:

GE

YANRNO -

A

& R
AN

ASSING RER

&
\?

‘

JIGIBVESTS

Fig. 13. Gravsten over biskop Herman af Slesvig (11146
eller 1147). Lunds Domkirke. Litografi efter tegning af J.
Magnus-Petersen (1873).

Gravestone over Herman, Bishop of Schleswig in Lund
Cathedral.

18



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

vel vedblev enkelte bisper at lade sig begrave extra
ecclesiam som et szrligt ydmyghedstopos (Péffgen
2010: 148).

Den generelle “erindringssletning” i kelvan-
det pé reformationens kirkenedrivninger (Lindley
2007) medvirker naturligvis ogsa til at forklare det
store savn af de aldste middelalderlige bispegrave,
selvom det méa erkendes, at disse kun i de faerreste
tilfelde har markeret sig monumentalt med synlige
kendetegn over jorden i form af niche- og pillegrave,
sarkofager, tumbaer, figurgravsten, serlige daeksten
eller indskriftstavler. Som en modsatrettet tendens
opvejedes adeleggelserne dog i nogen grad af den
tidlige humanismes etablering af retrospektive grave
og gravminder fra anden halvdel af 1500-tallet, bl.a.
i Roskilde og Ribe — i forleengelse af tilsvarende ak-
tiviteter allerede i senmiddelalderen (jf. Aarhus, @m,
Sore og Legum) (Beggild Johannsen 2012 (2015):
149f). Men ogsa andre overvejelser kan have gjort
sig geldende. Som udtryk for en malrettet og vel-

TRR0E Y

st

=

2

S

i v by o 53 ); ' k)
SR PRSI E\ SRR

SRR
:

T — e T
yre

Mg =

.

{n:\,,.. —— .
i -lifﬂm\.ni!:iun:l,v
' [.::, TU'
1 LA

1

19

overvejet glemselsstrategi er allerede navnt Liuf-
dags eksempel. En lignende kirkepolitisk agenda er
i ovrigt blevet antydet i forbindelse med nedtonin-
gen, bade hos Adam af Bremen og hos Saxo, af de
engelske forbindelser i 1000-tallets Lund over for
tilknytningen til serkesaedet i Hamburg-Bremen. Det
kan maske forklare den vage omtale af gravstedet
for Bernhard af Lund (i Lundense hypogeum) uden
at relatere dette direkte til domkirken. Nar man til-
svarende undlod at overfore de fysiske levninger af
Fyns Stifts tidligste biskopper til den reetablerede,
engelskdominerede bispestol ved Skt. Knuds Kirke,
kunne denne “forglemmelse” ligeledes opfattes som
en bevidst politisk handling (Christensen & Hansen,
denne publikation), selvom de to &ldst kendte, navn-
givne Odensebisper, Reginbert (7o0. 1020) og Eilbert
(11072) er nevnt af Adam af Bremen (Kluger 1992:
57-58). Pa den anden side bekraftes distanceringen
fra stiftets @ldste historie eller betoningen af den
skelsettende rekonstruktion af det fynske domka-

Fig. 14. Odensebispen Her-
man, hvis embedstid muligvis
har ligget i tidsrummet o.
1117-1139. Biskoppen er vist
foran et byprospekt, for-
mentlig Kerteminde. Tegning
af Cornelius Hamsfort den
Yngre fra sidste tredjedel af
1500-tallet. Det Kongelige
Bibliotek.

Late sixteenth century dra-
wing of Herman, Bishop in
Odense (term in office approx.
1117-1139).



pitel o. 1100 af den senere, pafaldende udeladelse af
de tidlige bisper i forstedelen af de latinske bispevers,
der antagelig blev forfattet ved midten af 1200-tallet
(Nyberg & Saaby Pedersen 1980).

Epilog:
Det fynske hukommelsestab?

Netop de forste ni vers af den sidstnavnte cyklus re-
prasenterer en vigtig, tidlig kilde til Odense Stifts
bispehistorie, der yderligere — 1439 eller maéske
snarere i 1539 (Nyberg & Saaby Pedersen 1980:
95) — suppleredes med 16 vers for tiden frem til den
naestsidste katolske biskop, Jens Andersen Beldenak
(+1537). Versene er overleveret i en afskrift ved den
odenseanske antikvar, Cornelius Hamsfort den Yngre
(1546-1627). Det er ogsa den myreflittige Hamsfort,
vi kan takke for de detaljerede kataloger og optegnel-
ser, ikke bare vedrerende de fynske bisper, men ogsa
om bisperne i Lund, Slesvig, Ribe, Roskilde og Aar-
hus stifter. Disse repraesenterer i sig selv en guldgru-
be af oplysninger, som ofte ikke kendes andetsteds
fra (jf. Rerdam 1873: 697-698; Nyberg 2008). For at
styrke den visuelle erindring udarbejdede Hamsfort
som bekendt yderligere en serie fantasifulde portraet-
ter af Odensebiskopperne (fig. 14). P4 samme made
er det 1 hej grad Hamsforts fortjeneste og efter ham
Arild Huitfeldt (Huitfeldt (1604) 1978), at vi over-
hovedet har konkrete oplysninger om grave og grav-
meler i Odense Domkirke for fire af stiftets senere
middelalderlige bisper fra Gisico (11300) til Mogens
Krafse (11474) (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt
1995: bd. 2, 814). En afskrift af Jens Andersen Bel-
denaks usadvanlige epitafium fra o. 1529-1538, der
fandtes i1 koret og antagelig var forsvundet o. 1580,
skyldtes dog en af Hamsfort og Huitfeldt uathengig
kilde (Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1995: bd.
2,791-797).

Erindringskonsolideringen af den fynske bispe-
historie i slutningen af 1500- og begyndelsen af
1600-tallet skete til gengeeld pa en meget bekymrings-
vaekkende baggrund, da flere @ldre gravminder, ikke
blot fernavnte, men ogsa bl.a. gravstenen for biskop
Peder Pagh (71339), bevidst var blevet edelagt i for-
bindelse med de store byggearbejder i domkirken efter
reformationen. Det kollektive hukommelsestab med
hensyn til destruktion bade af skriftlige og af materi-
elle kilder fortsatte med uformindsket styrke i 1700-
og 1800-tallet — et faenomen, som landsarkivaren, G.
L. Wad, rammende betegnede ”Vandalismen i Fyen”
(Wad 1927, jf. ogsa Beggild Johannsen 2008b: 37f).

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

Derfor repraesenterer de seneste artiers arkaolo-
giske og antikvariske udforskning, ikke mindst af
Odense Bys fortid, et effektivt erindringsstrategisk
modangreb, ligesom det turde veere en oplagt illu-
stration af erindrings- eller glemselsstedets stadig
iboende dynamik, at den nyfundne grav nu er blevet
instrumentaliseret som en veritabel legitimeringsge-
nerator for et forskningscenter. Hjertelig tillykke!

Summary

Between Funeral Cult and Oblivion. Instrumenta-
lizing or deconstructing burials of Danish bishops
from the Early Middle Ages till c. 1200 as media for
legitimation of power or loss of status.

Taking as its point of departure the archaeological
excavation from 2015 of the presumed bishop’s bu-
rial at the former St Alban’s Church in Odense, the
article discusses patterns or agendas of targeted me-
mory and oblivion (defined as ‘something actively
produced’) (Plate 2016) related to the burials of Da-
nish archbishops and bishops from the Early Middle
Ages till ¢.1200.

In the preliminary survey of the subject, which
has not yet undergone comprehensive analysis, the
burials of the ecclesiastical elites are discussed as
historical media, described both in textual sources
(i.e. necrologies, obituaries, annals, chronicles, and
topographical or antiquarian literature) or materiali-
zed in graves or funeral monuments, factual as well
as fictitious.

Of the approx. 77 named individuals registered in
Helmuth Kluger’s (ed.) Series episcoporum (...), set.
6,2 (1992), burials or funeral monuments are menti-
oned for around 26 archbishops and bishops. For 13
of these, visual monuments are extant in a number of
churches above their tombs while nine, including the
most recently excavated in Odense, have been subje-
cted to archaeological scrutiny.

Various memory patterns, including oblivion or
lapses of memory as something actively produced
(Plate 2016), are discussed in relation to institutional
memorial policy at the various dioceses, the histori-
cal memory, and the establishment of traditions, con-
solidating the status of the venerable age of the chap-
ters, the succession or continuity of office, and the
importance of the cathedral church as the setting for
select funerals of the ecclesiastical elites. However,
during the indicative period, individualized memory
is also cultivated in chosen religious communities, in

20



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

particular in Cistercian monastery churches chosen
as the ‘Hauskloster’ (cf. Hill 1992) for noble famili-
es, to which individual bishops were affiliated, or for
bishops belonging to a specific diocese (e.g. Aarhus
and Ribe). Commemorated in particular, not only at
the moment of their death, but also prospectively for
several centuries, were individuals having earned the
status as sanctus or beatus, fundator, or benefactor.
In these cases, we see reburials or the construction,
in particular during the Late Middle Ages and the
sixteenth century, of new monuments to commemo-
rate a factual or fictive burial in the said church. In
contrast, larger complexes of tomb monuments were
destroyed or vanished without trace in the wake of
the Lutheran Reformation. However, damnatio me-
moriae for political purposes may also have been
the reason for the vague and imprecise mention of
the funeral place (Lundense hypogeum) of Bernhard,
Bishop of Lund, or the telling silence related to the
funerals of the early Funen bishops whose remains
were not transferred to the successor of the first cat-
hedral (possibly St Alban’s), the Church of St Canu-
te in Odense after the reorganization of the diocese
around 1100.

Litteraturliste

Adam af Bremen 1917: Gesta Hammaburgensis eccles-
iae Pontificum/Hamburgische Kirchengeschichte.,
B. Schmeidler (udg.). Hannover og Leipzig.

Assmann, A. 1999: Erinnerungsrdume. Formen und
Wandlungen des kulturellen Geddchtnisses. Miin-
chen.

Bjerregaard, M.M.; Christensen, J.T. & Hansen, J.
2016: Bispen i Albani Kirke. Odense Bys Museer
2016. Odense, s. 140-155.

Borgolte, M. 1988: Fiktive Griber in der Historio-
graphie. Hugo von Flavigny und die Sepultur der
Bischofe von Verdun. I: Féalschungen im Mittel-
alter. Internationaler Kongress der Monumen-
ta Germaniae Historica Miinchen 16.-19. Sep-
tember 1986 (Monumenta Germaniae Historica
Schriften bd. 33,1), bd. 1. Hannover, s. 205-240.

Borgolte, M. 1992: Papstgréber als "Gedéchtnisorte”
der Kirche. Historisches Jahrbuch. 112,1, s. 305-
323.

Brandt, K.H. 1977: Ausgrabungen im Bremer St.
-Petri-Dom 1974-76. Ein Vorbericht. Bremen.
Bueren, T. van & Oexle, O. G. 2005: Die Darstel-
lung der Sukzession: Uber Sukzessionsbilder und
ihren Kontext. I: Care for the Here and the He-
reafter: Memoria, Art and Ritual in the Middle

21

Ages. T. van Bueren & A. van Leerdam (udg.).
Turnhout, s. 55-77.

Boggild Johannsen, B. 2008a: Epigraphik im déinis-
chen Inventar Danmarks Kirker: Paradigmen, Po-
tentiale und Perspektiven, mit einem Exkurs tiber
das frithe neulateinische Epitaph in Dédnemark. I:
Traditionen, Zdsuren, Umbriiche. Inschriften des
spdten Mittelalters under frithen Neuzeit im hi-
storischen Kontext. C. Magin, U. Schindel & C.
Wulf (udg.). Wiesbaden, s. 349-367.

Boggild Johannsen, B. 2008b: Slagten Bircherod. Et
antikvarisk dynasti fra 0. 1700. I: Fynske antikva-
rer. Leerdom, fortid og fortolkninger 1550-1850.
Janus Mgller Jensen (udg.). Odense, s. 35-53.

Boggild Johannsen, B. 2012 (2015): Fortidskult, sta-
tus og identitet. Sore Kloster som kollektivt erin-
dringssted i senmiddelalderen og renassancen.
hikuin 39, s. 147-164.

Boggild Johannsen, B. 2013: Back to the Future: Re-
novating Royal Funeral Monuments during the
Reign of Frederick II, King of Denmark (1559-
1588). I: Monuments and Monumentality across
Medieval and Early Modern Europe. M. Penman
(udg.). Donington, s. 254-265.

Cinthio, E. 1957: Lunds Domkyrka under romansk
tid. Bonn og Lund.

Cinthio, M. 2002: De forsta stadsborna. Medeltida
gravar och mdnniskor i Lund. Eslov.

Chronicon Roskildense 1917-1922. 1. Scriptores mi-
nores historice danice medii cevi. M. Cl. Gertz
(udg.), bd. 1, Kebenhavn, s. 1-33.

Compendium Saxonis 1917-1922. 1. Scriptores mi-
nores historice danicee medii cevi. M. Cl. Gertz
(udg.), bd. 1, Kabenhavn, s. 197-439.

Connerton, P. 2008: Seven types of forgetting. Me-
mory Studies 1, 1, s. 59-71.

Cypreeus, H. 1560: Catalogus Episcoporum Slesvi-
censis. Liibeck.

Danmarks Kirker 1933 ff. Nationalmuseet (udg.)
Kebenhavn.

Danske kongegrave 2014. K. Kryger (udg.), I-IIL
Kebenhavn.

De Eskillo Archiepiscopo et dvobvs Eskilli patrvuis
1917-22. I: Scriptores minores historiee danica
medii evi. M. CL. Gertz (udg.). Kebenhavn, bd.
2,s.427-442.

Ehrentraut, H. 1952: Bleierne Inschriftstafeln aus
mittelalterlichen Gribern in den Rheinlanden.
Bonner Jahrbiicher 152, s. 190-225.

Exordium Monasterii Carce Insulee 1917-1922. 1
Scriptores minores historice danicee medii cevi. M.
Cl. Gertz (udg.). Kebenhavn, bd. 2, s. 153-264.



Gelting, M. H. 1992: Ripa (Ribe). I: Series episcopo-
rum, s. 64-75.

Gelting, M.H. 2004. Elusive Bishops: Remembe-
ring, Forgetting, and Remaking the History of the
Early Danish Church. I: The Bishop: Power and
Piety at the first Millennium. S. Gilsdorf (udg.).
Miinster, s. 169-200 (Neue Aspekt der europdis-
chen Mittelalterforschung, bd. 4).

Gelting, M.H. 2010: Viborg Stifts grundleggelse og
den danske kirkes udvikling i 1000-tallet. I: Stiftet
og byen. Viborg Stift 1060-2010. O. Degn (udg.),
Viborg, s. 11-31 (Fra Viborg-egnen, 75. arg.).

Gelting, M.H. 2012a: Cronica ecclesi Ripensis. I:
Medieval Nordic Literature in Latin. A website of
autors and anonymus work c. 1100-1530. S. Bor-
gehammar, K. Friis-Jensen, L. Boje-Mortensen &
A. Ommundsen (https://wikihost.uib.no/medie-
val/index.php./Cronica_ecclesi%C3%A6_Ripen-
sis).

Gelting, M.H. 2012b: Chronicon Roskildense. I:
Medieval Nordic Literature in Latin. A website of
autors and anonymus work c. 1100-1530. S. Bor-
gehammar, K. Friis-Jensen, L. Boje-Mortensen &
A. Ommundsen (https:wikihost.uib.no/medieval/
index.php./Chronicon_Roskildense).

Gierlich, S. 1990: Die Grabstdtten der rheinischen
Bischéfe vor 1200. Mainz (Quellen und Abhand-
lungen zur Mittelrheinischen Kirchengeschichte,
bd. 65. F.-J Heyen (udg.)).

GroPe, R. 1992: Roskildis (Roskilde). I: Series
episcoporum, s. 76-95.

Heinz, S., Rothbrust, B. & Schmid, W. 2004: Die
Grabmdler der Erzbischdéfe von Trier, Koln und
Mainz. Trier.

Hill, T. 1992: Kénige, Fiirsten und Kloster. Studien zu
den ddnischen Klostergriindungen des 12. Jahr-
hunderts, Frankfurt am Main, Bern, New York og
Paris (Kieler Werkstiicke. Reihe A: Beitrdge zur
schleswig-holsteinischen und skandinavischen
Geschichte. E. Hoffmann (udg.), bd. 4).

Huitfeldt, A. 1604 (1978): Bispekroniken. Den Gei-
stlige Histori offuer alt Danmarckis Rige. Kaben-
havn.

Kluger, H. 1992: Othinse (Odense). I: Series episco-
porum, S. 54-63.

Kroman, E. 1958: Dadebeger. I: Kulturhistorisk lek-
sikon for nordisk middelalder. Kebenhavn, bd.
M1, s. 423-425.

Larsen, S. 1899: Det lundske Zrkesade og Biskop
Herman. Aarbager for Nordisk Oldkyndighed og
Historie, s. 81-130.

Laube, S. 2011: Von der Reliquie zum Ding. Heiliger

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

Ort — Wunderkammer — Museum. Berlin.

Lindley, P. 2007: Tomb Destruction and Scholarship.
Medieval Monuments in Early Modern England.
Donington.

Lunde Domkapitels Gaveboger 1884-1889: C.
Weeke (udg.). Kebenhavn.

Madsen, P.K. 1977: Bispegrave pa @m kloster. hikuin
3,s. 137-156.

Madsen, P.K. 2014: Erik 2. Emune. I: Danske Kon-
gegrave. K. Kryger (udg.). Kebenhavn, bd. I,

s. 220-228.

Marmora Danica 1739-1741: Marmora Danica
selectiora sive Inscriptionum. Erik Pontoppidan
(udg.), bd. 1-2, Kebenhavn.

Meier, T. 2002: Die Archdologie des mittelalterlichen
Konigsgrabes im christlichen Europa. Stuttgart.

Necrologium Lundense 1923: L. Weibull (udg.).
Stockholm.

Newman, E. 1946: Lunds Domkyrkas Historia 1145-
1945, 1. 1145-1536. Stockholm.

Nilgen, U. 1985: Amtsgenealogie und Amtsheilig-
keit. Konigs- und Bischofsreihen in der Kunst-
propaganda des Hochmittelalters. I: Studien zur
mittelalterlichen Kunst 800-1250. Festschrift
fiir Florentine Miitherich um 70. Geburtstag. K.
Bierbrauer, P.K. Klein & W. Sauerlander (udg.).
Miinchen, s. 217-234.

Nyberg, T. 2008: Cornelius Hamsfort. Humanisten
og Sct. Knuds kloster i 1500-tallet. I: Fynske an-
tikvarer. Leerdom, fortid og fortolkninger 1550-
1850. Janus Moller Jensen (udg.). Odense, s. 65-
78.

Nyberg, T. & Saaby Pedersen, F.: De latinske vers
om Odenses middelalderlige biskopper. Fynske
Arboger 1980, s. 76-98.

Olsen, P.: De ordine fratrum minorum 1917-1922. I:
Scriptores minores historice danicee medii cevi. M.
Cl. Gertz (udg.). Kebenhavn, bd. 2, s. 279-324.

Passio Sancti Kanuti Regis et Martiris 1908-1912. I:
Vitae Sanctorvm Danorvm. M. Cl. Gertz (udg.).
Kebenhavn.

Plate, L. 2016: Amnesiology: Towards the study of
cultural oblivion. Memory Studies 9,2,s. 143-155.

Péfffgen, B. 2010: Die Speyerer Bischofsgrdber und
ihr vergleichende Einordning. Eine archdologis-
che Studie zu Bischofsgrdbern in Deutschland
von den friihchristlichen Anfdngen bis zum Ende
des Ancien Régime. Friedberg (Studia archaeolo-
gia medii aevi, bd. 1).

Pontanus, J.I. 1631: Rerum Danicarum historia li-
bris X unoque tomo ad Domum usque Oldenbur-
gicam deducta. Amsterdam.

22



MELLEM GRAVKULT OG GLEMSEL

Rader, O.B. 2003: Grab und Herrschaft. Politischer
Totenkult von Alexander dem Grossen bis Lenin.
Miinchen.

Radtke, C. 1992: Sliaswig (Schleswig/ Haithabu). I:
Series episcoporum, s. 96-116.

Ribe Bispekronike 1933-1935, E. Jorgensen (udg.).
Kirkehistoriske Samlinger 6,1, s. 23-33.

Riibner Jargensen, K. 1992: Lundensis (Lund). I: Se-
ries episcoporum, s. 7-33.

Rydén, T. 1995: Domkyrkan i Lund. Malmo.

Rordam, H. 1873: Historiske Optegnelser fra 1545
til 1563 af Cornelius Hamsfort. I: Monumenta
historice danicce. Historiske Kildeskrifter og Be-
arbejdelser af dansk Historie iscer fra det 16. Aar-
hundrede. H. Rordam (udg.). Kebenhavn, 1. bd.,
s. 663-721.

Sauer, C. 1993: Fundatio und Memoria. Stifter und
Klostergriinder im Bild 1100 bis 1350. Gottingen
(Veroffentlichungen des Max Planck-Instituts fiir
Geschichte).

Saxo Grammaticus 2005: Gesta Danorum. Dan-
markshistorien. Karsten Friis-Jensen & Peter
Zeeberg (udg.). Kebenhavn, bd. 1-2.

Schieffer, R. 2001: Das Grab des Bischofs in der
Kathedrale. Miinchen (Bayerische Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Sitzungsbe-
richte, hft. 4).

Scriptores Rerum Danicarum 1776, J. Langebek & P.
F. Suhm (udg.). Bd. IV, Kebenhavn.

Seiler, S. & Gechter, M. 1995: Das Grab des Bis-
chofs Rudolf von Schleswig in St. Kunibert zu
Koln. I: Ein Land macht Geschichte. Archdologie
in Nordrhein-Westfalen., Hansgerd Hellenkemper
et al. (udg.). Mainz, s. 300-303.

Series episcoporum 1992: Series episcoporum ec-
clesiae catholicae occidentalis ab initio usque ad
annum MCXCVIIIL. Series VI. Britannia, Scotia et
Hibernia, Scandinavia. Tomus Il. Archiepiscopa-
tus Lundensis. Helmuth Kluger (udg.). Stuttgart.

Smidt, C. M. 1942: @m Kloster og dets Grave. Fra
Nationalmuseets Arbejdsmark, s. 31-47.

Spanggard, H. 2002: Viborg By og Egn for og nu,
VII, Viborg 2002.

Thorsen, P.G. 1873: Ligstenen i Krypten i Lunds
Domkirke over ”Biskop Herman”. Danske Ma-
gazin, 4. 1k., 2. bd., s. 334-347.

Vellev, J. 1981: Bisp Svend af Thorgunna-slaegten og
hans rejse til Det Hellige Land. MIV. Museerne i
Viborg amt. 11, 1981, 70-81.

Vellev, J. 1990: Asmild Klosterkirke i 900 ar. Hej-
bjerg.

Vellev, J. 1996: Bisp Svend af Viborg. Hans rejse til

23

Jerusalem og hans mindesmerke. Viborg Stifts
Arbog 1996, s. 46-52.

Vetus Chronica Sialandie 1917-1922. 1. 1. Scriptores
minores historice danicee medii cevi. M. Cl. Gertz
(udg.). Kebenhavn, bd. 2, s. 1-72.

Vilain, G. 2015: L’architecture et I’archéologie. Un
parcours architectural dans 1’abbaye de Clairvaux
(1115-1790). I: Clairvaux. L’aventure cistercien-
ne. A. Baudin m.fl. (udg.). Paris, s. 227-241.

Vita et miracvla Sancti Ketilli 1908-1912. 1: Vitae
Sanctorvm Danorvm, M. Cl. Gertz (udg.). Ke-
benhavn, s. 249-275.

Vitae Sanctorvm Danorvm 1908-1912. M. Cl. Gertz
(udg.). Kebenhavn.

Wad, G.L. 1927: Trek af Vandalismen i Fyen. I:
Festskrift til Kristian Erslev. Poul Norlund (udg.).
Koebenhavn, s. 467-482.

Wood, C.S. 2008: Forgery, Replica, Fiction. Tempo-
ralities of German Renaissance Art. Chicago &
London.

Noter

! Det samme ma gaelde for en beslagtet grav, der allerede i 1917
blev pavist i kirkens skib. Graven, der 14 vestligst i den senere
stenkirkes skib, har maske oprindelig ligesom den foerstnaevn-
te vaeret placeret 1 den @ldre treekirke, Christensen & Hansen,
denne publikation. Om denne grav, dog knyttet til stenkirken,
se Danmarks Kirker. IX. Odense Amt 1998-2001: bd. 3, 1741.

2 Om manuskriptets overlevering og datering se Vitae Sanctorvm
Danorvm 1908-1912: 531-538.

3 Jf. Odense Bys Museers hjemmeside 16. september 2015,
www.museum.odense.dk/det-sker/nyheder/2015/sidste-nyt-
om stenkisten-enestaaende-arkacologisk-fund/, besegt 14. juli
2016.

* Om denne transformationsproces jf. generelt Laube 2011.

5 Series episcoporum 1992, ser. VIL, tom. II, redigeret af Helmuth
Kluger med bidrag af denne samt af Kaare Riibner Jorgensen,
Ebbe Nyborg, Michael H. Gelting, Rolf Grofe og Christian
Radtke.

¢ Et hjemligt monsterecksempel pa en sandsynligvis fiktiv grav
med to tilherende gravminder er knyttet til kulten i senmid-
delalderen og den tidlige renassance i Roskilde Domkirke
omkring Saxo Grammaticus med udgangspunkt i domkirkens
gavebog og dennes omtale af en provst i Roskilde af samme
navn, men neppe identisk med den beremte historieskriver, jf.
Boggild Johannsen 2008a: 364-365.

7" Wood 2008: 19. Wood betegner den friere, pd én gang bade
fortidsregistrerende og fremadskuende tilgang til de historiske
mindesmearker som “kreativ anakronisme”, idet de nyskab-
te fortidsminder kunne fa en lige sa verdifuld effekt som de
autentiske som visuelle argumenter i en lebende diskurs om
status og identitet. Jf. ogsd Beggild Johannsen 2012 (2015):
151.

8 Herom generelt Sauer 1993.



> Som argumenteret af Gelting 2004 har der antagelig aldrig ek-
sisteret et reelt stift i Dalby.

1 Sml. Borgolte 1992: 317 ff. I den hollandske database, Medie-
val Memoria online (http://memo.hum.uu.nl ) opereres med tre
hovedgrupper, relevant for det liturgiske memoria: biografier
(med én eller flere biografier), kroniker (fortellende kilder) og
registre over gaver, grave, liturgiske mindehandlinger, navne
og almisser.

' Jf. Kroman 1958: 423-425.

12 Handskriftet, der for Anden Verdenskrig fandtes i Hannovers
Staatsarchiv, har veret retningsgivende for identifikation af de
1 1970’erne nyundersegte grave i domkirken, jf. Brandt 1977:
34f samt oversigten for eksempler fra 800-tallets forste halvdel
til midten af 1000-tallet.

13 Riibner Jorgensen 1992: 13, note 53, drager overhovedet den
naevnte identifikation med Lundebispen i tvivl.

4 Det andet gravkammer skulle if. samme rumme Sven Tve-
skaegs jordiske levninger, overfort fra den ®ldre trekirke, jf.
ogsa Cinthio 1957: 128ff.

'S En alternativ funktion og placering for bade denne udsmyk-
ning og for den modstaende pa korsarmens estvaeg er foreslaet
ved domkirkens vestportal eller ved en lektoriemur ved over-
gangen til koret, jf. Rydén 1995: 33-38.

19 Eskils grav navnes dog i beretningen om arkebispen og hans
farbredre som placeret foran selve hejaltret, viet Gudsmode-
ren, jf. De Eskillo (...) 1917-22: 441. Om klosterkirkens arki-
tektur, jf. senest Vilain 2015: specielt 230-32.

17 Om klostrene, jf. Danmarks Kirker: XVI. Arhus Amt 1990-91,
1992-1996, 2006-2008: bd. 7, 3189, bd. 11, 6269 og bd. 8,
3777 ff.

8 Om Liufdags begravelser og hans kult jf. Danmarks Kirker:
XIX. Ribe Amt 1979: specielt bd. 1, 62, 64 f., 114 £, 159, 226,
401, 409 og 522.

9 Jf. Danmarks Kirker. XIX. Ribe Amt 1979: specielt bd. 1, 65,
522.

2 Biskop Gunner (11245) skulle dog ifelge en anden tradition,
nemlig Peder Olsens De ordine fratrum minorum 1917-22:
305, vaere begravet foran hejalteret i Ribe Grabredre Kirke, jf.
Danmarks Kirker. XIX. Ribe Amt 1984: bd. 2, 847.

21 Jf. Boggild Johannsen 2008a: specielt s. 359; om epitafiet og
stenen, sidstnavnte ligeledes omtalt i Scriptores Rerum Dani-
carum 1776: bd. 1V, 577, jf. ogsa Danmarks Kirker. XXI. Ton-
der Amt 1957: 1124, 1126.

BIRGITTE BOGGILD JOHANNSEN

22 Om gravkataloget jf. Boggild Johannsen 2012 (2015).

B Catalogus Episcoporum Slesvicensis. Liibeck 1560.

24 Augustinerkannikerne i Viborg havde tilsyneladende p4 et tids-
punkt for 1143, dvs. under Eskil, faet overdraget sognekirken
i Asmild, jf. Vellev 1990: 8f, men denne privilegering havde
dog ikke, lige sa lidt som hans martyrded, manifesteret sig i
nogen serlig kult af biskoppen, der er nevnt bade i Necrolo-
gium Lundense 1923: 113 og Lunde Domkapitels Gaveboger
1884-1889: 268. Om Erik Heides statue og den moderne kult
af biskop Gunner som lovkyndig, jf. Spanggérd 2002.

% Kopier heraf er yderligere rejst 1995-1996 ved Holstebro Re-
gionshospital og ved Ansgarhjemmet i Oster Jolby. Om initi-
ativet jf. Vellev 1996, specielt s. 49. Endvidere Vellev 1981.

26 Begravelsen er dog ikke navnt af Peder Olsen, der er en vigtig
kilde til Viborgbispernes historie, jf. Gelting 1992: 122.

27 Madsens argumentation felges i Danmarks Kirker. XVI. Arhus
Amt 1992-96: bd. 8, 3792ff. Jf. dog herimod Smidt 1942: 41-
47.

2 Det formentlig tidligste kendte eksempel pa et gravstenslig-
nende vegmonument, placeret ner de murede begravelser for
de afdede, er mindestenen o. 1513 over kong Hans (71513),
dronning Christine (71521) og prins Frans (§1511) i den tidli-
gere Odense Grabradre Kirke, nu i Odense Domkirke, jf. Dan-
marks Kirker. IX. Odense Amt 1995: bd. 2, 739. Et tre skifter
hejt murstensfundament, placeret lidt skrét i forhold til Peder
Elavsens formodede grav, kunne have béret en tilsvarende lig-
gesten, dog ejensynlig af mindre format (ca. 150 x 70 cm) i
forhold til den bevarede gravsten for biskop Sven (256 x 135
cm).

2 Allerede i 1807 blev en knogle uddraget af et interimistisk hul
nederst i pillerummet, jf. Danmarks Kirker. III. Kobenhavns
Amt 1951: bd. 3, 1767.

30 Hill argumenter ogsa for, at Esrum Kloster kunne veere planlagt
som huskloster for erkebiskop Eskil af Lund og hans kreds,
men anferer dog, at der savnes sikre vidnesbyrd om klostrets
funktion som familiegravsted eller centrum for dyrkelsen af
sleegtens memoria, jf. Hill 1992: 193-205.

31 Om embedsgenealogier og successionsreekker, bl.a. for bi-
skopper, jf. generelt Nilgen 1985; Bueren & Oexle 2005.

32 Jf. Paffgen 2010: 185f for paralleller i Speyer, Reichenau, Pa-
derborn og Bremen.

24



Indhold

Graven og manden i domkirken Skt. Albani Odense
- en kilde til overleveringen af 1000-tallets bispehistorie
Af Jakob Tue Christensen & Jesper Hansen

Nadverseettet fra bispegraven i Odense Skt. Albani Kirke
Af Mikael Mange Bjerregaard

Monumenterne i Jelling
Fornyet tradition pa teersklen til en ny tid
Af Anne Pedersen

Navnlgse biskopper
Den vestdanske kirkes (neesten) forhistoriske tid, 1072-1134
Af Michael H. Gelting

Mellem gravkult og glemsel

Nogle betragtninger om danske bispegrave fra seldre middelalder
og deres overlevering
Af Birgitte Boggild Johannsen

IThukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneseettelse og mindekultur
Af Tine Kondrup



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLAGT

Ihukommelse mellem embede og slaegt
- senmiddelalderlige biskoppers selvisceneszettelse

og mindekultur!

Af Tine Kondrup

Den overste gejstlighed, biskopperne, blev i senmid-
delalderen i overvejende grad hvervet fra adelstan-
den. Hermed kom de til at indtage en dobbeltrolle,
hvor de 1 kraft af deres slaeegt fungerede som verds-
lige jordejere og herrer over et antal festebender,
mens de i kraft af embedet var herrer over kirken og
alle dens stiftsbern. Netop denne dualisme ger bi-
skopperne interessante, for hvordan opfattede de selv
denne tvedelte magtposition? Og hvad vegtede de
hejest? En made at undersoge aspekter af dette er at
se pa, hvorledes biskopperne reprasenterede sig selv
i medier forbundet med deden og begravelsen. I den-
ne artikel vil jeg derfor se naermere pa biskoppelige
ligsten og herudfra sige noget om, hvorledes biskop-
perne benyttede deres sidste minde til at placere sig i
feltet mellem embede og sleegt.

Mindet

Talrige noteringer i bl.a. Rydarbogen vidner om, at
biskoppers dad blev bemerket. Og at deres eftermee-
le ogsa blev bemarket og var vigtigt, viser beskri-
velsen af biskop Gunner af Viborgs ligfeerd (Viborg-
bispen Gunners levned 1892: 26f):

”... og efterladende sig et smukt eftermele dede
han 1 hesten pd Asmild i nerverelse af alle stiftets
mest ansete mend, i det Herrens ar 1251 (...) Hans
lig blev af provster, klerke og andre mand af stand
baret pa skuldrene nord om seen med semmelig og
skyldig @re, og pa den anden side af sgen kom hele
preestekoret og alle byens folk ligtoget imede [sic]
med kirkernes kors og bannere, forte liget i sddant
@refuldt optog til den hellige Marias kirke og jorde-
de det i samme kirke i den hellige Kjelds gravkapel
foran kapellets alter (...) Under hans hoved er der i
en blykapsel nedlagt en optegnelse, der indeholder
hele hans levned og hans ar. Skulle det en gang i
fremtiden traeffe, at man opgraver ham, kan den op-

5

tegnelse give dem, der ikke kender ham, fuld og sand
underretning om ham. Hans sjal anbefaler jeg Gud
og hans hellige.”

Her leegges veaegt pa, at biskop Gunner efterlod sig et
smukt eftermcele, og at hans lig blev fort 1 eerefuldt
optog. Desuden understreges det, at han dede i an-
sete mands narver, at den afdede biskop blev baret
pa skuldrene af meend af stand, samt at hele byen
deltog i hans begravelse. Beskrivelsen af biskoppens
ligfeerd er hermed med til at tegne et billede af bi-
skoppen som en erefuld person, der var skattet af
hgjtstdende meand sével som af almuen, og saledes
bruges beskrivelsen til at sikre og ophgje mindet om
ham. Blykapslen med hans gerninger, som nedlagdes
i graven til fuld og sand underretning om ham, beto-
ner ligeledes vigtigheden af mindet.

Mindet var i sardeleshed vigtigt som en del af
den middelalderlige frelseteenkning. Nar man ind-
stiftede messer, oprettede altre eller opsatte ligsten,
var det med det formél for gje, at kirkegengere, pree-
ster, munke osv. via ihukommelsen skulle ga i forben
for stifterens sjel i det hinsides (Oexle 1976: 87; Bis-
gaard 1988: 76ff; Bisgaard 2007: 132). Ved messen
blev stifterens navn last op i kirken, ved indstiftel-
sen af altre fulgte tit en altertavle med, hvorpa stifter
kunne satte sit vabenskjold eller f4 malet et stifter-
portreet, og i ligstenen stod afdedes navn indhugget.
Kirkegaengere kunne séledes ikke vaere i tvivl om,
hvem der stod bag de fromme gaver, og hvis sjel de
skulle bede for. Der kan altsa ikke sas tvivl om, at
mindet var vigtigt sdvel for den middelalderlige bi-
skop som for den @vrige befolkning. Men i kraft af at
tilhere to af rigets tre steender var biskoppen en figur
med mange funktioner. Rollen som herre over faste-
re, kirke og kirkegangere er allerede naevnt, og hertil
kan laegges politiske funktioner som rigsradsmed-
lem og kongelig embedsmand (KLNM 1. bd.: 622ff;
Lindhardt 1968: 24, 55f, 90, 95) samt gkonomiske



funktioner som jorddrot, pengeudlaner og mentprae-
ger (Knudsen 2012: 284; Jensen 1999: 78; Andersen
1959: 203; Christensen 1945: 106; KLNM 1. bd.:
621f; Bendixen 1976: 46). Derfor er det evident, at
mindet i sig selv ikke var nok. Det matte formes og
sikres pa den helt rette made.

Begravelsesberetninger som den for biskop Gun-
ner af Viborg kendes ikke fra Danmarks senmiddel-
alder, men det store antal af bevarede messestiftelser
og andre gavebreve samt materielle kilder som lig-
sten viser, at vigtigheden af at sikre sit minde ikke
var svundet 1 senmiddelalderen, tvertimod.

Kildesituationen

Der findes ikke mange biskoppelige ligsten fra tiden
inden 1300. Det kan bero pa de mange om- og gen-
opbygninger af rigets domkirker iseer i 1200-tallet,
men det kan ogsé skyldes, at gravmelet 1 hgjmiddel-
alderen oftest var af mere anonym karakter end det,
der blev normen i senmiddelalderen (Bogaers 2005:
210; Jensen 1951a: 2). Anonymiteten havde for-
mentlig sit udspring i det dekret, som biskop Theo-
dulf af Orleans udstedte i 895, der gav tilladelse til, at
man nu kunne blive begravet inde i kirken, men som
samtidigt forbed enhver udsmykning af disse gra-
ve (Bauch 1976: 17). Allerede i 1100- og 1200-tal-
let begyndte man dog i bl.a. Tyskland, Frankrig og
England at indfere personligt udsmykkede monu-
menter 1 kirkerne, og disse blev hurtigt normgivende
(Panofsky 1964: 51ft; Martindale 1992: 143-178).
Selvom sadanne udsmykkede gravmeler feorst for
alvor kendes i Danmark fra 1300-tallets begyndelse,
findes der ogsa herhjemmefra undtagelser fra de ano-
nyme begravelser allerede i 1100-arene. F.eks. kan
navnes Slesvigbispen Hermans ligsten fra omkring
1146, der viser bispen i fuldt ornat og med majuskler
angiver, at her ligger biskop Herman begravet (Sky-
um-Nielsen 1971: 95). Formodentlig har det samme
veeret tilfaeldet for biskop Stephan i Ribe (1171-77).
I hvert fald beretter Ribes bispekronike om mirakler
ved hans grav (Ribe Bispekronike 1933: 30), hvilket
forudseetter, at gravens placering var velkendt af hgj-
middelalderens kirkegengere.

I senmiddelalderen blev det normen i hele Europa,
at man markerede graven med en mere rigt udsmyk-
ket ligsten med béade billedfelt og omskrift. Denne
udvikling blev antageligt styrket af de omveltninger
i mindekulturen, der fandt sted omkring midten af
1300-tallet og egede behovet hos befolkningen for
individuel ihukommelse og repraesentation. Samuel
Cohn har for Italiens vedkommende péavist, at pesten

TRINE KONDRUP

og de felgende massegrave havde betydning for dis-
se omveltninger (Cohn 1992: 17f, 281-289; Cohn
2005: 35-40), og Lars Bisgaard har argumenteret for,
at pavirkningen fra pesten ogsa gav sig udslag i den
danske mindekultur, idet antallet af messestiftelser
formentlig fik et opsving i pestplagede ar (Bisgaard
2008: 176ff). Samtidig har Steffen Heiberg papeget,
at pestens masseded og massegrave skabte frygt hos
befolkningen for glemsel, anonymitet og den ensom-
me dod, hvilket blandt andet intensiverede forbens-
kulturen (Heiberg 2016: 107ff). En sag fra Utrecht,
hvor en ellers uudsmykket bispegrav fra 1054 blev
udsmykket med bdde effigie og ligsten med person-
lig indskrift i slutningen af 1300-tallet, illustrerer,
hvorledes den anonyme gravkultur netop i lebet af
1300-&rene sogtes individualiseret (Bogaers 2005:
1931f, 210).

I de europaiske lande syd og vest for Danmark
blev det foruden de hjemligt velkendte ligsten ogsa
almindelig at opseatte fritstdende, tredimensionelle
gravmeler (f.eks. de sdkaldte tumbagrave), hvorpa
et effigie eller en gisant af den afdede kunne placeres
(Panofsky 1964: 53f). Disse grandiose gravminder
finder kun sin lige i Danmarks middelalder i enkelte
kongelige begravelser, f.eks. dr. Margrethe 1.s tum-
ba i Roskilde Domkirke og Christoffer af Bayerns
i Ringsted Sankt Bendts Kirke. Efter reformationen
kendes dog ogsa andre end royale eksempler, f.eks.
Herluf Trolles tumba i Herlufsholm Kirke og Hol-
ger Rosenkrantz’ nichegrav 1 Uth Kirke (Danmarks
Kirker V. Sorg Amt, bd. 2: 1149f.; Danmarks Kirker
XVIL Vejle Amt, bd. 12: 1065-1070), men det lader
ikke til, at disse gravformer pa noget tidspunkt slog
igennem i Danmark.

Langt sterstedelen af de bevarede ligsten fra
dansk middelalder er fra senmiddelalderen (ca.
1350-1537). Dette geelder ogsa for de biskoppelige
ligsten. I alt kendes omtrent 23 biskoppelige ligsten
fra tiden mellem 1300 og reformationen (se bilag 1).?
Heraf herer alle med undtagelse af tre til i perioden
efter 1350. I denne artikel behandles udvalgte sten
som reprasentative for dem alle.

Ligsten som kilde

En senmiddelalderlig ligsten er en veeldig informa-
tiv kilde til iscenesattelsen af den person, hvis grav
stenen deekkede. Det skyldes, at ligsten ofte blev be-
stilt 1 god tid inden deden, da transport og udarbej-
delse var en lengerevarende proces (Loffler 1889:
3f;, Danmarks Kirker XIX. Ribe Amt, bd. 1: 585).
Et konkret eksempel pa dette findes i kejser Rudolf

6



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLAGT

1.s gravmele, hvis kunstner ifolge en estrigsk kro-
niker konstant a&ndrede effigiet i lobet af kejserens
levetid, sa ansigtets folder var opdaterede ved deden
(Panofsky 1964: 52). Selvom portratlignende figu-
rer ikke synes at vare normen herhjemme (Jensen
1951a: 11f), taler dette eksempel sit tydelige sprog
om, at ligsten og andre gravminder ofte blev bestilt
og fremstillet, inden den pagaeldende person var ded.
De mange eksempler pé nasten ferdige ligsten, hvor
kun dedséret aldrig er blevet indhugget, er ogsa vid-
nesbyrd herom (Bauch 1976: 10).* Hermed havde
den pégeldende person indflydelse pa stenens ud-
smykning og indskrift, og han kunne sédledes frem-
stille sig selv pa netop den méde, som han enskede,
at andre skulle se og huske ham. Saledes kan vi fa
et indblik i, hvilke dele af biskoppernes magtposi-
tion, de selv fandt vasentligst, nar de pa en relativt
begranset plads som billedfeltet pa en ligsten skulle
repraesentere sig selv for samtid og eftertid.

I modsetning til i dag, hvor den middelalderlige
ligsten ligger ensomt i kirkegulvet eller af bevarings-
hensyn er rejst op ad kirkens veeg, indgik ligstenen i
middelalderen som en del af et storre billede. Dens
placering var neje udvalgt. For de formaende (og
dette inkluderede biskopperne) var de mest populere
steder kirkens kor samt egne kapeller, og der anes
en tendens til, at biskopperne i lebet af middelalde-
ren i stigende grad valgte det private kapel som deres
lejersted (se nedenfor). Foruden ligstenen kunne et
eller flere gravskjolde veare opstillet ved graven. |
Danmark er kun bevaret ét gravskjold, nemlig det,
der var opsat ved Roskildebispen Niels Skaves grav
(11500), men via beskrivelser ved vi, at der ogsa var
opstillet gravvaben ved Niels Jepsen Ulfeldts grav
hundrede ar tidligere (Danmarks Kirker I1l. Koben-
havns Amt, bd. 4: 742). Dette er ikke enestaende.
Der kendes flere eksempler fra royale begravelser
(Johannsen 2007: 193), og sammenholdt med de
navnte eksempler fra bispegravene kan det antages
at have veret normal praksis ved senmiddelalderens
hejstatusbegravelser generelt. Epitafier kan ligele-
des have vearet en del af opsatningen omkring den
senmiddelalderlige bispegrav. Der kendes adskillige
middelalderlige epitafier fra udlandet (Bauch 1976:
198-214; Panofsky 1964: 58f; Bogaers 2005: 198-
201), men herhjemme er det en mager kildegruppe,
og kun ét bispeepitafium er overleveret. Det er Johan
Jepsen Ravensbergs epitafium fra 1512, men vi mé
formode, at der har vearet flere, og at de er gaet tabt,
fordi de som biskop Ravensbergs og ulig mange af
eksemplerne fra udlandet var udfort i tree. F.eks. ken-
des fra omtaler og beskrivelser epitafiet over Oden-

7

sebispen Jens Andersen Beldenak (Danmarks Kirker
IX. Odense Amt, bd. 1: 700, 791f). Af beskrivelser
fra dronning Christines og kong Hans’ mausoleum i
franciskanerklostret i Odense fremgar det, at epitafi-
et var en vasentlig og yndet del af gravopsatningen
ved royale begravelser, idet hele tre epitafier blev
opsat her, to for prins Frans alene (Johannsen 2005:
86). Kun det ene er bevaret til i dag og findes nu i
Odense Domkirke.

I kirkens kor stod hejalteret, kirkens helligste
sted. Det var her under messens transsubstantiation,
at Guds tilstedeveer var sterkest (Bisgaard 1988: 76;
Bisgaard 2007: 130), hvilket forklarer de mange be-
gravelser pa dette sted. Men Gud var ogsa narvaren-
de i de private kapeller, hvor et alter med tavle, ved
hvilket der blev celebreret private messer, normalt
var fast inventar. Messer blev ofte indstiftet leenge
inden deden, da forbennen heri ogsé kunne have en
fremadgribende virkning som frelse for sjelen (Bis-
gaard 1988: 76ff). | modsetning til de relativt fa be-
varede ligsten kendes i dag stakkevis af messebre-
ve, der vidner om, at messelesninger var et udbredt
feenomen. Det faktum, at de evige vikarer, der blev
ansat til at celebrere private messer, kunne organi-
sere sig 1 gilder pa lige fod med andre faggrupper
(Bisgaard 1999b: 102), viser tilmed, at disse stakke
kun vidner om en lille del af den omfattende praksis,
som messeinstitutionen engang var.

Kalkmalerier udsmykkede vaggene i de private
kapeller, og de kunne bidrage til iscenesettelsen af
kapelstifteren, som det ses i Christian I.s og biskop
Oluf Mortensen Badens kapeller ved Roskilde Dom-
kirke (Danmarks Kirker Ill. Kobenhavns Amt, bd.
3: 1485ff; Kaspersen 2007). Ligstenen skal saledes
i en ideel verden ses i sammenhang med sine om-
givelser: kapellet/koret, alteret, altertavlen, epitafiet,
gravvabnet m.m., ligesom ogsé det auditive element
1 messens navneoplasning ideelt bor erindres. Des-
vaerre er kun meget fa af disse omgivelser bevarede,
og vi mé derfor i1 dag nejes med ligstenene, nar vi
skal vurdere biskoppernes iscenesattelse og minde-
kultur. Til trods for, at disse som navnt kan tolkes
som udtryk for biskoppens eget iscenesettelses-on-
ske, m& man dog vere papasselig og huske pé, at
de samtidig ma ses 1 lyset af en lang tradition inden
for udsmykning og iscenesattelse i kirkeligt regi. |
teorien har udsmykningen veret op til den enkelte
biskop, men i praksis var han bundet af de normer og
rammer, som traditionen havde skabt. Saledes kan de
mange ligheder ligstenene imellem ikke vere tilfzl-
dige, men ma vere et resultat af mange decenniers
praecedens. Tilsvarende var biskopperne bundet af



billedsprogets rammer, nér de skulle treeffe beslut-
ning om ligstenens udsmykning. Et givent symbol
havde en bestemt betydning i samtiden, og denne be-
tydning styrede beskuerens tolkning af det, han kig-
gede pé. Billedernes symbolik matte altsé tages med
i betragtning, nér ligstenens motiver skulle velges.

Repraesentation af embedet

I det folgende vil jeg se nermere pa nogle udvalgte
bispeligsten. Analysen falder i to dele med forst en
behandling af tiden omkring 1300 og derefter tiden

TRINE KONDRUP

omkring 1400. Til slut gives et udblik til tiden om-
kring senmiddelalderens slutning.

Ligstenene for Roskildebisperne Jens og Oluf
Krag skal udgere forste led i undersegelsen. Den sid-
ste af de kendte ligsten fra perioden omkring 1300,
Aarhusbispen Jens Assersens, fandt senere — for-
mentlig under senmiddelalderens ombygninger af
koret — anvendelse som alterbord i Aarhus Domkir-
ke, men var allerede da meget udslidt og uden anden
udsmykning end omskriften (Danmarks Kirker XVI.
Arhus Amt, bd. 2: 486, 755).

Jens Krag var biskop i Roskilde 1290-1300. Han

PO

02|

o
da
s

I

i ]

AU

T
vl

o

e

‘JIG':IH(IHTMHBRBIE

MARCINH
S AV

.
3

-
L]
L]

1D

.
L]

SAUTW0Q

]
.

CCC. XX VI

.
.

0

-
.

DO

(-]
<

:PACE:0RIIE: ANNO
: SNdODSTID:SAWT0

©
a

adA?d

1
UPOQIIYSOY

72
BINODY : K]V : AND (SIS

Fig. 1. Biskop Jens Krag (t.v.) blev begravet i Sorg Klosterkirke ulig sin efterfalger Oluf (t.h.), som fandt sit sidste hvilested i
et privat kapel i Roskilde Domkirke. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.natmus.dk/ samt Danmarks Kirkers billedarkiv.
Bishop Jens Krag (left) was buried in Sora Abbey Church unlike his successor Oluf (right), who was interred in a private

chapel in Roskilde Cathedral.



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLAGT

blev begravet i Sore Klosterkirke, hvor hans sten
endnu ligger. Herpa ses stdende under en arkade en
bispefigur i fuldt ornat med krumstav i den venstre
hénd, mens han velsigner med den hejre (fig. 1). Om-
skriften giver pa latin oplysninger om navn, embede
samt dedsdag for den afdede (Danmarks Kirker V.
Soro Amt, bd. 1: 88). Det samme er tilfeeldet pé bi-
skop Olufs sten (Danmarks Kirker II1l. Kobenhavns
Amt, bd. 4: 816f):

“Her ligger den @rvardige Fader Hr. Oluf Biskop 1
Roskilde, hvis Sjel hvile i Fred. Han dede 10. Marts
i Herrens Aar 1320.”

Oluf efterfulgte Jens Krag pa bispestolen i Roskil-
de og blev der til sin ded i 1320. Han blev begravet
i Roskilde Domkirke i et kapel, stiftet af ham selv.
Dette blev i 1774 nedrevet, og Olufs ligsten blev
odelagt. Heldigvis var den ti &r forinden blevet afteg-
net af tegneren Seren Abildgaard, der i arene 1756-
77 rejste rundt i riget og aftegnede de danske fortids-
minder, herunder et meget stort antal middelalderlige
gravmonumenter (Hogsbro 1995: 140, 150ff). Flere
af disse er siden géet tabt eller er sa slidte, at det nu
er svaert endsige umuligt at tyde dem. Seren Abild-
gaards verdi for vor viden om middelalderens lig-
sten kan saledes nappe overvurderes. Pa Olufs sten
ses som hos Jens Krag en biskop i fuldt ornat med
krumstav i hdnden stdende under en arkade, men ulig
forgaengerens sten er herover indhugget en borg- el-
ler bystruktur. Betydningen af denne er tvivisom og
ma std hen i det uvisse. Det kan dog tenkes, at den
skal vaere et symbol pa den hellige stad — et motiv,
der blandt andet ogsa er fremstillet pd det smukke,
gyldne alter fra Sahl Kirke i Vestjylland (Johannsen
og Smidt 1981: 100ff). Som et sddant himmelborgs-
symbol understreger den stenens fromme udtryk.
Udtrykket pa de to biskoppers sten er rent gejst-
ligt. Omskriftens embedsbetegnelse og billedfeltets
bispefigur henviser begge til bispevardigheden. Der
er ikke tale om individualiserende portretter, men
om idealbilleder. Portraetlignende treek kommer forst
ind i1 gravskulpturen og memoriakulturen herhjem-
me i lebet af 1400-tallet (Jensen 1951a: 11f; Dan-
marks Kirker XVI. Arhus Amt, bd. 2: 500), omend de
i udlandet kendes allerede i 1200-arene (jf. ovenfor
(Panofsky 1964: 52)). Kun navnet i omskriften afslo-
rer saledes, hvilken biskop der ligger begravet under
stenen. Navnet er dog ikke en uvasentlig detalje. I
messelasninger var oplaesning af navnet en meget
vaesentlig del. Det var den handgribelige garanti
for, at "messen ndede Gud” i stifters navn (Bisgaard

9

1988: 77), og at ihukommelsen og frelsen séledes til-
faldt den rette person. Navnet pa ligstenen kan tolkes
som en materiel pendant til messens navnsnavnelse.
Dog skal det papeges, at hvor messen primart var
henvendt til Gud, havde ligstenen ogséd et jordisk
publikum, for hvem det skrevne navn havde en mere
funktionel betydning. Otto Gerhard Oexle har argu-
menteret for, at navnet var en vigtig del af ihukom-
melsen af den afdede, idet det var via navnet, at den
afdede blev tilstedevarende. Og netop afdedes til-
stedevarelse var det, der gjorde vedkommende til et
subjekt for fortsatte sociale relationer og handlinger
i det menneskelige samfund (Oexle 1984: 385ft.). P4
denne baggrund bliver moderne beskrivelser af det
middelalderlige samfund som et samfund bestaende
af bade levende og dede anskueliggjort (f.eks. Ar-
norsdottir 2004: 84).

Biskop Oluf var meget ihardig med via messe-
stiftelser og dermed navnsnavnelse at sikre konstant
og evig ihukommelse og forben for bade sig selv og
andre. 10 &r inden sin ded pabegyndte han raekken af
stiftelser ved Roskilde Domkirke: 11. juni 1310 op-
rettede han et kapel, hvori han ogsé udvalgte sit lejer-
sted. Foruden daglige messer til evig ihukommelse
og frelse for ham selv, hans foraldre samt hans for-
gangere i embedet skulle der i kapellet ogsa fejres en
artid for bispen alene med pengeuddelinger til fattige
samt til de kannikker, vikarer og skolarer, der over-
verede artidens messelasninger. ° Til kapellet skulle
knyttes en kapellan samt en skolar, som skulle sikre,
at messens bestemmelser blev overholdt (DRB 2. rk.
6. bd.: 251). Samme dag udstedte han et brev, hvori
der lovedes aflad til leegfolk, der bad i kapellet, og
til preester, der atholdt messe deri (DRB 2.rk. 6. bd.:
252). Oluf tilskyndede séledes folk til at ga i forben
i kapellet med lofte om aflad. Dette kunne han gere
i kraft af sin biskoppelige magt, der gav ham ret til
at give op til 40 dages aflad (Bisgaard 1999a: 124).
Hans biskoppelige rettigheder kunne séledes bruges
til gavn for ham selv, idet loftet om aflad kunne moti-
vere folk til at besoge hans kapel og dér bede og gé i
forben for dets stifter. Samtidig tillod denne ordning
biskoppen at fremstd som den gode herre og sjele-
hyrde, der via afladen gav stiftsbernene let adgang
til egen frelse. Den 28. marts 1315 opgraderede han
stiftelsen vedrerende det tilknyttede personale. Nu
skulle der nemlig ogsa tilknyttes en fast kannik og
”skolarer i sa stort antal, som det nu hertil henviste
gods kan forserge”. Disse skulle alle sikre, at mes-
seleesninger fandt sted som bestemt i stiftelsen fem
ar forinden (DRB 2. rk. 7. bd.: 257). Fem ar senere
og kort inden sin ded skankede han den 20. februar



1320 noget gods til underhold, mad og tej til de fat-
tige peblinge, der tjente ved domkirken og kapellet
”til bod for min sjeel og for vore forgengere bisper-
ne af Roskilde og vore foreldres sjele” (DRB 2. rk.
8. bd.: 180).” Dette sikrede, at kapellets tilknyttede
skolarer fortsat ville og kunne tjene i kapellet, og séa-
ledes var ogsé denne bestemmelse med til at garan-
tere thukommelse og fortsat messelesning for den
aldrende biskop. Oluf har maske folt dedens komme,
for allerede otte dage senere ser vi ham skaenke gods
til daglige pengeuddelinger til domkirkens kannik-
ker (DRB 2. rk. 8. bd: 183). Denne donation er ikke
umiddelbart knyttet til kapelstiftelsen, men som en
velgorende gerning indgik den i hej grad i bispens
sogen efter at sikre egen frelse, hvilket ogsd navnes
direkte i donationen:

Vi beder og benfalder med Gud de @rverdige brod-
re i Kristus, vore efterfolgere, som til enhver tid
métte styre Roskilde kirke, at de ikke bryder, ikke
omsteder eller ophaver denne vor gave og bestem-
melse, der har et sa fromt formal, men snarere stad-
faester, stotter og fremmer den for sammen med os af
den hgjeste dommer at fa del i den hellige opstandel-
se og det evige liv i evig salighed.”

Overordnet set vidner Olufs mange stiftelser om en
biskop, hvis enske om ihukommelse og frelse var
stort. Igen og igen segte han at sikre sit minde ved
flere stiftelser og donationer, der skulle garantere, at
flere personer besogte kapellet, bad i det og atholdt
messer 1 det. Samtidig gav disse stiftelser biskop-
pen mulighed for at agere som den pligtopfylden-
de kirkefyrste, der fromt varetog sine undergivnes
tarv. Dette kommer til udtryk i stiftelsernes mange
uddelinger béade til gejstlige underordnede og til det
verdslige samfunds fattige. Messestiftelserne var pa
denne méade med til at forme biskoppens eftermele.

De middelalderlige kirkegaengere i Roskilde
kunne, hvis de besogte den fysiske ramme for ihu-
kommelsen, Olufs kapel, opleve en gennemgribende
iscenesettelse af bispen, som de selv via afladslef-
tet blev inviteret til at vaere en del af. Fra kapellets
alter kunne de dagligt here biskoppens navn blive
laest op 1 forbindelse med messens benner. I gulvet
1a ligstenen med sit idealbillede af bispen, og det er
teenkeligt, at ogsd veegge og maske endda altertavle
har fremvist billeder af Oluf eller et skriftbAnd med
hans navn. Denne iscenesattelse synes nasten ude-
lukkende at have varet en repraesentation af embe-
det. Det eneste, der viser, at biskoppen ogsa tilherte
en verdslig slaegt, er kapelstiftelsens indlemmelse

TRINE KONDRUP

af foraeldrene i ihukommelsen — selvfolgelig pa lige
fod med embedets forgaengere. Foruden dette er stif-
telserne alene en opvisning i biskoppelig magt- og
pligtudevelse — ved afladen og ved den konstante
betaenkning af domkirkens tjenere og studerende og
samfundets svageste.

Slegten indtrader

Rykker vi omtrent hundrede ar frem i tid og igen bru-
ger to Roskildebispers ligsten som eksempler, &endrer
billedet sig en smule.® Ligstenen over Niels Jepsen
Ulfeldt, biskop 1368-95, bestod af en smukt ud-
smykket messingplade nedsat i sten (fig. 2). Den blev
i 1805 solgt til en kobbersmed og senere omsmeltet
(Danmarks Kirker I1l. Kobenhavns Amt, bd. 4: 742).
Heldigvis havde Seren Abildgaard aftegnet den for-
inden. Gravpladen giver som de tidligere ligsten et
udpraeget gejstligt indtryk. Centralt ses en bispefigur
i fuldt ornat foran en bygningslignende struktur, i
hvis nicher forskellige hellige figurer er placeret. I
pladens hjerner ses de fire evangelistsymboler. Men
ind mellem dette embedsmessige og fromme preg
er kommet et nyt element: To vabenskjolde for bi-
spens fadrene slaegt, Ulfeldtslegten, bryder om-
skriften pa hver sin side af biskoppen, og som navnt
tidligere ved vi fra skriftlige kilder, at vabenskjoldet
ogsé blev ophangt ved hans grav som et gravskjold.
Mens bispefiguren og de mange uddelinger til dom-
kirkens tjenere 1 Olufs gavebreve kan tolkes som en
repraesentation af biskoppens gejstlige feellesskaber
og tilhersforhold, ma vabenskjoldene vere en re-
prasentation af hans verdslige familieband: Slegten
har sneget sig ind i sepulkraludsmykningen. Et stu-
die af Per Ingesman har vist, at vabenskjoldet ogsa
kommer ind i biskoppernes segludsmykning i lebet
af 1300-tallet, og at det her var kommet for at blive
(Ingesman 1990).

Peder Jensen Lodehat efterfulgte Niels Jepsen
Ulfeldt i embedet som Roskildebisp indtil sin ded i
1416. P4 hans ligsten ses en bispefigur i fuldt ornat
med krumstaven i venstre hand, mens han velsigner
med den hgjre. Bispen star under en arkade, og pa
begge sider af ham ses i hovedhejde et skjold, hver
med hjelm, hjelmtegn og -klade. Det hgjre skjold er
det faedrene vabenskjold, Lodehat-vabnet; det venstre
baerer Roskilde Domkirkes stiftsmerke. 1 hjernerne
ses som hos forgaengeren de fire evangelistsymbo-
ler. Stenen som helhed giver som de foregaende et
gejstligt indtryk, idet den ornatkladte bispefigur star
som central figur. Slaegtsvabnet og stiftsmerket er
umiddelbart sidestillede — lige store og placeret over

10



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLZEGT

Fig. 2. Niels Jepsen Ulfeldts ligsten var belagt med en
kostbar messingplade. Dette materiale tillod en finere ud-
smykning end kalksten, som de fleste ligsten var hugget
i. Derfor fremstar Ulfeldtbispens ligsten mere overdadig
end hans samtidige kollegers. Foto: Nationalmuseet,
http://samlinger.natmus.dk/

Niels Jepsen Ulfeldt'’s gravestone was covered with a
layer of brass into which it was possible to carve a more
delicate and voluptuous decoration than the ordinary
stone slabs.

for hinanden pa hver sin side af biskoppen. Alligevel
vil jeg argumentere for, at stenen antyder en sterre
verdslighed end den, vi sa hos Niels Jepsen Ulfeldt
20 ar forinden. Dels har bispefiguren en tydelig dre;j-
ning mod heraldisk hejre, sa han skuer mod slegts-

11

vabnet og har stiftsmerket i ryggen. Hermed nedes
betragteren til at vende blikket samme vej. Dels anty-
der placeringen af slaeegtsvabnet til heraldisk hejre en
forrang, idet de heraldiske regler angav denne plads
som den fornemste (Grandjean 1919: 55ff), og dels
kan det heevdes, at placeringen af stiftsmaerket i et
skjold samt tilfejelsen af hjelm, hjelmtegn og -klaede
reflekterer den verdslige verdens brug. Det galder
i serdeleshed for hjelmen, der er lig den verdslige
adels rytterhjelme (fig. 3).°

Hvis man under et besog i Roskilde Domkirke gér
en tur rundt i koromgangen, kan man ikke undgé at
leegge marke til Peder Jensen Lodehats store, sorte
ligsten. I dag ligger den placeret mellem to andre lig-
sten, der blegner betragteligt i forhold til deres nabo,
men i middelalderen 14 den i det kapel, som biskop-
pen selv havde stiftet. Med et mél pa 304x176 cm er
denne sten en god del storre end normen. (Se mal pa
andre ligsten i Grinder-Hansen 2010). Bispens neve,
Jens Andersen Lodehat, som efterfulgte onklen i em-
bedet, lod sig begrave under en endnu sterre sten, der
med sine 305x178 cm sandsynligvis var den sterste
i Roskilde Stift (Danmarks Kirker Ill. Kobenhavns
Amt, bd. 4: 752). Det var dyrt at fa udarbejdet en
ligsten, og prisen ma veare steget proportionalt med
storrelsen, da bade en storre sten, flere maend til at
fragte den hjem samt et storre billedhuggerarbejde
var pakraevet. Derfor reflekterer valget af sa stor en
ligsten bade rigdom og magt, og det vidner om en
mand, der enskede at overga bade sine verdslige og
sine gejstlige standsfzller.

Omskrifterne pa Niels Jepsen Ulfeldts og Peder
Jensen Lodehats ligsten giver de samme oplysnin-
ger som Olufs og Jens Krags sten: navn, embede og
dedsdato. I tilgift far vi dog en nok sa interessant op-
lysning i omskriften hos Lodehat, nemlig at han blev
begravet sammen med sine seskende (Danmarks
Kirker IlI. Kobenhavns Amt, bd. 4: 750):

“her ligger den @rvardige Fader og Herre, Hr. Peder,
fordum Biskop i Roskilde, sammen med sin elske-
de Broder, Anders Jensen, og sin Sester Cecilie; han
dede Herrens Aar 1416 Morgendagen efter S. Lucas
Evangelists Dag. Beder for dem”

Begravelse sammen med nere slegtninge var ikke
unormalt for leegfolk, og vi ser ofte egtefolk begra-
vet sammen, i nogle tilfaelde med deres bern (Loffler
1889: 3). Men for biskopper var det sjeldent. Mig
bekendt er dette det eneste hjemlige eksempel. Be-
gravelsen sammen med broderen og sesteren kan
betyde flere ting, som ikke nedvendigvis udelukker



hinanden. Det kan sige noget om bispens slagtsfor-
hold og den vaegt, han lagde pa sin verdslige familie.
Det hanger godt sammen med bispefigurens orien-
tering mod slegtsvabnet. Samtidig kan den felles
begravelse have veret med til at legitimere stenens
storrelse. Hvis arsagen til den fzlles gravlaegning
derimod havde varet pengemangel og dermed beho-
vet for at vaere flere om betalingen, ville vi givetvis
have set, at udsmykningen pa stenen ogsa inkludere-
de broderen og sesteren. Det samme ville have veret
tilfzeldet, hvis bestillingen var udgéet fra broderens
eller sosterens hénd.

Iscenesettelsen pé de to ligsten fra tiden omkring
1400 har endnu et udpraget gejstligt udtryk. Til for-
skel fra hundrede &r tidligere er sleegten dog rykket
med ind i udformningen af mindet og har nu faet en
plads i den materielle iscenesattelse af bispen. Sam-
tidig ses en forskel mellem de to bisper, idet Peder
Jensen Lodehat leegger mere vaegt pd repraesentati-
on af sleegten og den verdslige forbindelse end sin
forgeenger. Andrew Martindale har understreget, at
heraldikken ligesom indskriften med afdedes navn
var elementer, der skulle vise afdedes identitet og
saledes fungere som et aide-mémoire for beskuerens
benner samt sikre, at den afdedes personlige tilste-
devearelse kunne foles i kirkerummet (Martindale
1992: 148ft, 168). Det har formentlig veret en del af
intentionen bag tilfgjelsen af vabenskjoldet pa denne
tids danske biskoppelige ligsten.

Hvis vi medtager enkelte messestiftelser fra den-
ne tid, bekraefter det billedet af en staerkere orien-
tering mod slegten. Niels Jepsen Ulfeldt fremstar i
to gavebreve endnu som den fromme og pligtopfyl-
dende herre, der ved uddelinger husker sine gejstlige
underordnede og de fattige. Foraeldrene eres ogsa
endnu ved at indlemmes i thukommelsen og frelsen,
men forgengerne 1 embedet er roget ud (DRB 4. rk.
3. bd: 460, 4. rk. 4. bd.: 406). Det samme er tilfeeldet
i en stiftelse af Peder Jensen Lodehat, hvori der op-
rettes et kapel samt indstiftes artid og daglige messer
til frelse for hans egen, hans foreldres samt ovrige
arvingers sjele (DRB 4. rk. 10. bd.: 186).

Udblik til tiden omkring
1500 - slegtsbevidstheden gges

De fire behandlede ligsten antyder, at der sker en for-
skydning i iscenesattelsen i den biskoppelige minde-
kultur fra det tidlige 1300-tal til tiden omkring 1400.
Ser vi kort pa forholdene i slutningen af senmiddelal-
deren, bekraefter det udviklingen. For denne periode

TRINE KONDRUP

(R

[

VT

i

‘1

I

Fig. 3. Bispefiguren pa Peder Jensen Lodehats ligsten er
maske Danmarks @ldste portreet. [ hvert fald er figuren
med sin kropsdrejning mere livagtig end samtidens ovri-
ge ligstensfigurer. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.
natmus.dk/

Perhaps the episcopal figure on Peder Jensen Lodehats
gravestone is the oldest portrait in Denmark. It is indeed
livelier than other sepulchral figures from that time.

er kildematerialet vaesentligt bedre. Flere ligsten er
bevarede fra flere forskellige stifter, og ogsa andre
typer kilder findes som supplement, f.eks. det forom-
talte gravskjold ved bispen Niels Skaves grav. Bille-
det i tiden op mod 1500-tallet er dog knap sé entydigt
som ved de to tidligere nedslag, og den forskel, vi s&
mellem de to foregéende bispers reprasentation af
sleegten, treeder nu for alvor frem. Samlende er, at
sleegten var kommet for at blive. Vébenskjoldet, der
blev presenteret med Niels Jepsen Ulfeldts ligsten,
forekommer hos alle de efterfolgende biskopper.!'°
Men mens nogle bibeholder det udpreegede gejstlige
udtryk, hvor slaegten kun er synlig ved et lille va-

12



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLZEGT

benskjold, eges orienteringen mod slaegten og den
verdslige verden hos andre. Hos Jens Iversen Lange
og Niels Skave samt i Johan Jepsen Ravensbergs epi-
tafium tildeles vabenskjoldet sdledes op mod halvde-
len af billedfeltet, mens Ivar Munk medtager bade sit
feedrene og sit madrene vabenskjold (fig. 4). Hans

fornemme herkomst understreges desuden i omskrif-
ten, hvor ordet nobilis (del, velbyrdig) benyttes fle-
re gange, og hvor ogsé ordet presul figurerer. Dette
kan betyde biskop eller praelat, men kan ogsa have
betydning af fyrste eller patron. Den tilsigtede betyd-
ning er umulig at afklare, men det synes plausibelt at

1Eell

K=l

EEl I )
A - 7
\ &7 " e ;‘//,
RO\ oo\ 2]
Y
\,\N. \ h ,\
{ ,,: < J
N —~
—\J =
1
he 8

IS

Ul

T
| \

tJ'

b

RSALE

I
I

A

/.a(_:‘{“" =

|

AR

(TR T

. J u@mﬂ&mﬂt’ I
b il )
> jﬂ\\%& x‘ (

4

f"

i 4

¥4 4

[

s
w. {
oy

L3

Wi

? 2
Ea - A R |

Fig. 4. Epitafiet over Johan Jepsen Ravensberg (t.h.) indeholder en lang tekst, der glorificerer bispen og hans gerninger.
Teksten ses dog ikke pa Seren Abildgaards aftegning herover. Til venstre ses Ribebispen Ivar Munks ligsten med bade
hans feedrene og hans medrene slaegtsvaben. Foto: Nationalmuseet, http://samlinger.natmus.dk/

The epitaph of bishop Johan Jepsen Ravensberg (right) features a long glorifying inscription of the deeds of the bishop.
This, however, is not visual in this drawing by Soren Abildgaard (18th century). To the left is the gravestone of bishop
Ivar Munk from Ribe featuring both his paternal and his maternal coat of arms.

13



antage, at netop tvetydighed var hensigten. Ellers ma
vi formode, at det traditionelle og utvetydige ordvalg
episcopus var gjort i stedet. I Johan Jepsen Ravens-
bergs epitafium finder vi desuden ordlyden natus
equestri ordine, som betyder fodt af ridderstand og
dermed pa tilsvarende made henviser til den adle
nedstamning. I en stiftelse fra 1495, hvor Niels Ska-
ve opretter alter med artid og daglige messer, hedder
det, at ”juspatronatus til forskrevne Alter” skal tilfal-
de ham selv 1 hans livstid, hvorefter det skal overga
til hans bror. Herefter skal det g& videre i slegten
til broderens senner, sa lenge der lever “nogle af
Mandkennet, som vort faedrene Vaaben forer.” Forst
ndr den mandlige linje er udded, skal alteret over-
gé til hans efterkommere pé bispestolen (Rep. 2. rk
4. bd.: 7830). Med patronatsretten til alteret fulgte
vedligeholdelsespligten. Slaegten far altsd hermed
en markant plads i opretholdelsen af de indstiftede
messer og dermed i sikringen af biskoppens minde.
Selvom udviklingen i 1400-tallet gik i retning af en
starre orientering mod den personlige herkomst, ses
sleegtsbevidstheden dog sjaeldent sa eksplicit udtalt
som i Niels Skaves messebrev.

Den ggende slegtsbevidsthed kan ogsa til en vis
grad afleeses i biskoppernes valg af lejersted. Samitli-
ge af 1300-tallets ripensiske biskopper blev séledes
begravet i domkirkens kor, mens de efterfolgende
alle blev stedt til hvile sammen med deres slaegt i pri-
vate kapeller (Danmarks Kirker XIX. Ribe Amt, bd.
1: 522). For bisperne i Roskilde kan noget lignende
iagttages, selvom udviklingen ikke er naer sa konse-
kvent som i Ribe. I Roskilde blev seks af ni biskopper
fra Niels Jepsen Ulfeldt og frem til Lage Urnes ded i
1529 begravet i egne kapeller (Danmarks Kirker I11.
Kabenhavns Amt, bd. 4: 742, 750, 820; Etting 1992:
309, 314, 333ff). Hertil blev Niels Skave begravet
ved det alter, som han havde stiftet i sendre korsarm,
og som hans slegtninge skulle serge for oprethol-
delsen af (Danmarks Kirker IlI. Kobenhavns Amt,
bd. 3: 1630). Private kapeller var dog ikke noget nyt
for Roskildebisperne i senmiddelalderen, og som vi
har set i tilfeeldet med biskop Oluf, kunne biskopper
omkring 1300 ogsé veelge deres sidste hvilested i sé-
danne.

Representation af sleegten via f.eks. vabenskjold
og indskrift kan ifolge Andrew Martindale pege bade
tilbage og fremad. Peger den tilbage, udtrykker det
et onske om at opné prestige via slaegtens kronolo-
gi ("authority of succession”), og peger den frem-
ad, udtrykker det et enske om ihukommelse gennem
sleegtens yngre generationer (“promise of future”)
(Martindale 1992: 160ff, 168). De danske biskoppers

TRINE KONDRUP

adressering af slegten kan fint passes ind i denne
tese, idet brugen af flere og sterre vabenskjolde samt
indskrifternes sprogbrug (nobilis og natus equestri
ordine) tydeligt raekker bagud mod den fornemme
byrd, mens Niels Skaves udferlige beskrivelse af,
hvem adkomsten til hans alter skulle tilhere, griber
mod de yngre og kommende slaegtled.

Afrunding

De mange ligheder mellem de behandlede ligsten
viser tydeligt, at der var nogle faste rammer for ud-
smykningen af gravmonumenter, inden for hvilke
biskopperne kunne agere. Disse rammer udvides
med tilfojelsen af vabenskjoldet. Inden da var navnet
i ligstenens omskrift det eneste element, der identi-
ficerede den afdede som mere end biskop. Vaben-
skjoldet individualiserede dog ikke pad samme made
som det skrevne navn, men det placerede biskoppen
i en bestemt sleegt og identificerede den enkelte bi-
skop via denne. For den almene kirkeganger, der
ikke kunne laese, mé vabenskjoldets indfering pa lig-
stenen derfor have varet en stor hjelp, men ogsa for
bispen selv var det af afgerende betydning, at hans
grav nu var lettere for menigheden af finde. Hermed
sikredes ihukommelsen og forbennen helt ned til den
illitteraere almue, og saledes blev ligstenen i1 sand-
hed et aide-mémoire. Vabenskjoldets indtraeden mu-
liggjorde en udvikling i iscenesattelsen fra embedet
alene til en gget bevidsthed om og orientering imod
sleegten. Denne udvikling intensiveredes i slutningen
af senmiddelalderen, da flere biskopper begyndte at
eksperimentere med udsmykningen, sé slaegten fik
en betydelig sterre plads, end hvad normen ellers
var. Endnu vaegtede det gejstlige element dog hejest,
og pa de fleste ligsten optog embedsreprasentatio-
nen langt sterstedelen af pladsen. Den biskoppeli-
ge iscenesattelse i mindekulturen var altsa gennem
hele perioden 1300-1450 og helt op til reformationen
preget af embedet. Det kan tilskrives, at netop bi-
speembedet var disse maends mulighed for at skille
sig ud fra den ovrige adel. Gejstligheden var jo rigets
forstestand, og som sadan var embedsreprasentatio-
nen biskoppernes méde at annoncere deres vardig-
hed over deres verdslige aristokratiske standsfaller.

14



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLZEGT

Navn Datering  Tjenestested Kilde'

Jens Krag 1300 Roskilde | Loffler 1889: fig. 92

Jens Assersen 1306 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 564

Oluf (1) 1320 Roskilde Danmarks Kirker IIl. Kobenhavns Amt, bd. 4: 816f, 819
Magnus Nielsen 1390 Lund Grabe 1975: 64

Niels Jepsen Ulfeldt (1) 1395 Roskilde Loftler 1885: tavle 4

Jakob Gertsen Ulfstand 1410 Lund Graebe 1975: 64

Peder Jensen Lodehat 1416 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 11

Bo Mogensen Lang 1424 Aarhus Danmarks Kirker XVI. Aarhus Amt, bd. 2: 756
Jens Andersen Lodehat 1431 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 13

Hans Laxmand 1443 Lund Graebe 1975: 64

Jacob Friis For 1470 Borglum Grinder-Hansen 2010: nr. 406

Tuve Nielsen Juel 1472 Lund Graebe 1975: 64

Jens Iversen Lange 1482 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 563

Oluf Mortensen Baden 1485 Roskilde Danmarks Kirker I1I. Kobenhavns Amt, bd. 4: 755.
Jens Brostrup 1497 Lund Loffler 1889: fig. 118

Niels Skave 0. 1500 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 22

Niels Clausen Skade 0. 1500 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 553

Niels Glob 0. 1500 Viborg Grinder-Hansen 2010: nr. 463

Ejler Madsen Bolle 0. 1500 Aarhus Grinder-Hansen 2010: nr. 561

Johan Jepsen Ravensberg 1512 Roskilde Grinder-Hansen 2010: nr. 23

Birger Gunnersen 1519 Lund Chr. A. Jensen 1951b: 15

Ivar Munk 1530 Ribe Grinder-Hansen 2010: nr. 640

Niels Styggesen Rosenkrantz 1533 Borglum Grinder-Hansen 2010: nr. 407

Bilag 1: Kendte biskoppelige ligsten i Danmark 1300-1537.1

(1) angiver, at de er géet tabt og blot kendes i aftegning.

Summary

Remembrance Between Office and Ancestry — The
Self-fashioning and Memory Culture of Late Medie-
val Bishops

As members of both the aristocratic and the clerical ranks
of society, medieval bishops occupied posts belonging
to both the ecclesiastical and the temporal world. This
makes it interesting to examine their ways of portraying
and representing themselves to the public. In this article,
such an examination is performed by looking at bishops’
gravestones.

On a gravestone, the last memory of the bishop was
exposed. This was explicitly important in regard to the
medieval thoughts on sin, absolution, and purgatory. A
public showcase of your memory could make people re-
member you and, by prayers, intercede with God and the
saints on your behalf. A gravestone holding at least the
name of the deceased was therefore an important part

15

of late medieval memory culture. Considering the many
different positions that the bishop held during his life, it
becomes evident that the design of this memory was im-
portant, too. The bishop must be portrayed in the correct
way. But what was the correct way? A representation of
his worldly connections or his episcopal position? It is
in this light that it becomes interesting to examine how
the bishops used their last memory to place themselves
in the field between ancestry and office.

Very few gravestones from late medieval bishops
have been preserved. The author knows of only 23, but
one or two more might exist. In this article, a handful of
these serve as examples starting with two gravestones
from around 1300. On the gravestones of the Bishops
Oluf and Jens from Roskilde, we see a figure of a bis-
hop fully equipped standing under an arcade holding his
episcopal staff with one hand, blessing his audience with
the other (fig. 1). Apart from the engravings that hold
information of name, office, and date of death, these fi-



gures are the only adornments on the two gravestones.
Nothing alludes to the bishops’ worldly status and the
only element that identifies the deceased as more than
bishops are the written names in the engravings. The pi-
ous expression on the two gravestones is supported by
a series of donation letters from Bishop Oluf. In these,
the bishop pays for masses to be said for his own, his
parents’ and his predecessors’ souls. At the same time,
he takes care of the welfare of his clerical subordinates
and the worldly poor by also paying for the distribution
of money, food, and clothes amongst these individuals.
In this way, the bishop can take care of his own salvation
and represent himself as a conscientious bishop at the
same time.

One hundred years later, we see the same elements
on the gravestones of two other bishops from Roskilde:
Niels Jepsen Ulfeldt and Peder Jensen Lodehat (figs.
2-3). A central figure of the bishop as well as the engra-
ving giving his name, office, and date of death is still
present, but now we also find the two bishops’ coats of
arms, representing their ancestry. Moreover, we see a
greater difference between these gravestones than the
earlier ones. Apart from two small coats of arms, Niels
Jepsen Ulfeldt’s stone is almost identical to those of Oluf
and Jens, but Peder Jensen Lodehat’s has more variati-
ons. His stone also features a coat of arms representing
Roskilde diocese. This is topped with a rider’s helmet,
suggesting inspiration from worldly society. From the
engraving on Peder’s stone, we learn that he was buried
with his brother and sister, again suggesting orientation
towards ancestry and the worldly realm. Looking bri-
efly on the donation letters from this period, we learn
that they are much like the ones from around 1300, but
one difference is conspicuous: payment for the salva-
tion of predecessors is no longer present. Payment for
the salvation of the bishops’ parents along with that of
other family members’ is still present, though. All in all,
the expression of the gravestones from this period is still
predominantly ecclesiastical. The clerical office is being
represented on top of all other aspects of the episcopal
life, but small elements that adhere to the worldly family
and society have made their entrance.

Taking a brief look at the time around 1500, it se-
ems that this ancestral orientation was there to stay.
From Niels Jepsen Ulfeldt’s gravestone onwards, every
gravestone features the bishops’ ancestral coat of arms.
Further, the nascent diversity amongst the gravestones
that we saw in the earlier period is confirmed when look-
ing at material from around 1500. Some bishops keep
representing their worldly family only through small
coats of arms as Niels Jepsen Ulfeldt while others allow
the secular touch to stand out more prominently. This

TRINE KONDRUP

is the case with the gravestones of Bishops Jens Iver-
sen Lange and Ivar Munk as well as with the epitaph
of Bishop Johan Jepsen Ravensberg (fig. 4). In these,
the coat of arms takes up almost half the space, leaving
the impression of the gravestone/epitaph being more
secular than anything seen in the earlier periods. This
secularization is also evident in the choice of words in
the engraving and we now see the word ‘noble’ being
used, alluding to the bishops’ descent. Similarly, dona-
tion letters from Bishop Niels Skave show that family
relations played an even larger part for some. In one let-
ter, he establishes an altar where eternal masses are to
be said for him and his parents. When alive, the bishop
himself would have jus patronatus to the said altar, but
after his death, this right and obligation were to pass to
his brother, and after him his sons and their sons until
the lineage were extinct. Only then should the altar be
given to his successors in office.

Furthermore, the burial places of the bishops could
hint at an incipient secularization from 1400 onwards.
Taking episcopal burials in Ribe and Roskilde as
examples, we see that in Ribe every bishop after 1400
was buried in a private chapel amongst his family while
fourteenth-century bishops were interred in the chancel
of the cathedral church. For the bishops of Roskilde, we
get the same results, only not as consistently as in Ribe.
Here two out of nine bishops after 1400 were buried in
the nave or chancel of the church instead of in private
chapels and Bishop Oluf, mentioned above, was buried
in a private chapel demonstrating that fourteenth-centu-
ry bishops could also find their last resting place within
private settings.

The many similarities between the gravestones in-
dicate that there must have been a well-established
framework for the making and adorning of sepulchral
monuments within which the bishops could act. With
the addition of the coat of arms, this framework was
extended and this enabled a development in the ways
the bishops represented themselves: from representati-
on of the episcopal office alone towards a more secular
expression reflecting the bishops’ aristocratic descent.
Even though this development seems to intensify in
relation to some bishops towards the end of the Late
Middle Ages, the ecclesiastical imprint is still common.
The representation of the office marks the episcopal
self-fashioning throughout the entire Late Middle Ages.
The reason for this might be that the office was the one
thing that set bishops apart from their worldly aristocra-
tic counterparts. Wishing to show off this distinctive ho-
nour seems very natural.

16



IHUKOMMELSE MELLEM EMBEDE OG SLAGT

Litteraturliste

Andersen, N.K. 1959: Den danske kirkes historie,
bd. 2. Senmiddelalderen 1241-1448. Kgbenhavn.

Arnorsdottir, A.S. 2004: Dadslejet, sjeelemesser og
donationskultur i middelalderen. I: Y.M. Werner
(red.): Doden som katharsis. Nordiska perspektiv
pd dodens kultur- och mentalitetshistoria. Stock-
holm, s. 65-88.

Bauch, K. 1976: Das mittelalterliche Grabbild. Ber-
lin.

Bendixen, K. 1976: Danmarks mont. Kebenhavn.

Bendtsen, T.D. 2014: De gejstlige fyrster. Danske bi-
skoppers selviscenescettelse i senmiddelalderen.
Upubliceret speciale. Odense.

Bisgaard, L. 1988: Tjenesteideal og fromhedsideal.
Studier i adelens teenkemdde i dansk senmiddel-
alder. Aarhus.

Bisgaard, L. 1999a: Det religigse liv. I: P. Ingesman
m.fl. (red.): Middelalderens Danmark. Keben-
havn, s. 118-135.

Bisgaard, L. 1999b: Senmiddelalderlige gildealtre i
Danmark. I: L. Bisgaard, T. Nyberg & L. Sender-
gaard (red.): Billeder i middelalderen. Kalkmale-
rier og altertavler. Odense, s. 95-120.

Bisgaard, L. 2007: Det religiose kongefallesskab
1400-1600. Den jyske historiker: Pd sporet af
staten. Dansk statsdannelse mellem middelalder
og eneveelde Nr. 116, s. 120-140.

Bisgaard, L. 2008: Kirken og pesten i senmiddelalde-
ren. Pestepidemierne 1360-1500 og gavegivning
til kirken. Personalhistorisk Tidsskrift 2008:2, s.
172-193.

Bogaers, L.C. J.J. 2005: Commemoration in a Utrecht
Collegiate Church: Burial and Memorial Culture
in St. Peter’s (1054-1784). I: T. van Bueren (red.):
Care for the Here and the Hereafter: Memoria,
Art and Ritual in the Middle Ages. Turnhout, s.
191-220.

Christensen, A.E. 1945: Kongemagt og Aristokra-
ti. Epoker i middelalderlig dansk Statsopfattelse
indtil Unionstiden. Kegbenhavn.

Cohn Jr., S.K. 1992: The Cult of Remembrance and
the Black Death. Six Renaissance Cities in Cen-
tral Italy. London.

Cohn Jr., S.K. 2005: Triumph over Plague: Culture
and Memory after the Black Death. I: T. van
Bueren (red.): Care for the Here and the Hereaf-
ter: Memoria, Art and Ritual in the Middle Ages.
Turnhout, s. 35-54.

Danmarks Kirker 1933-. Nationalmuseet (udg.) Ke-
benhavn.

17

DRB: Danmark Riges Breve 1938-. Det Danske
Sprog- og Litteraturselskab (udg.). Kebenhavn.
(4.rk. 8-12 http://diplomatarium.dk/drb/)

Etting, V. 1992: Tiderne skifter 1400-1536. I: F. Bir-
kebek m.fl. (red.): Roskilde bys historie — tiden
indtil 1536. Roskilde, s. 301-344.

Grandjean, P.B. 1919: Dansk heraldik. Kebenhavn.
Grinder-Hansen, P. 2010: Soren Abildgaard: (1718-
1791): Fortiden pd tegnebrcettet. Kobenhavn.

Grabe, E. 1975: Lunds Domkirke. Lund.

Heiberg, S. 2016: Nye horisonter. Europas kulturhi-
storie i rencessancen. Kgbenhavn.

Hegsbro, K.-E. 1995: En arkivtegnemester pa rejse.
Arkivtegnemester Seren Abildgaard. Fund og
Forskning Bd. 34, s. 139-158.

Ingesman, P. 1990: Middelalderens danske bispesegl
og deres heraldik. I: J.V. Jensen m.fl. (red.): Sleg-
ter, skjolde, steder. Festskrift til Knud Prange 6.
Jjuni 1990. Odense, s. 101-126.

Jensen, C.A. 1951a: Danske adelige Gravsten. Fra
Sengotikkens og Renaissancens Tid. Studier over
Veerksteder og Kunstnere, bd. 1 Tiden 1470-1570.
Kebenhavn.

Jensen, C.A. 1951b: Danske adelige Gravsten. Fra
Sengotikkens og Renaissancens Tid. Studier over
Veerksteder og Kunstnere, bd. 3 Planchebind. Ko-
benhavn.

Jensen, K.V. m.fl. 1999: Hellere fanden selv end Erik
pd tronen. Konflikten mellem Jens Grand og Erik
Menved 1294-1302. Odense.

Johannsen, B.B. 2005: Genealogical Representation
in Gendered Perspective: on a Lost Royal Mau-
soleum from Early Sixteenth-Century Denmark.
I: T. van Bueren & A. van Leerdam (red.): Care
for the Here and the Hereafter: Memoria, Art and
Ritual in the Middle Ages. Turnhout, s. 79-105.

Johannsen, B.B. 2007: Ken, magt og minde. Om-
kring den rituelle og monumentale iscenesettel-
se af senmiddelalderens dronningebegravelser.
I: A.S. Arnorsdottir, P. Ingesman & B. Poulsen
(red.): Konge, kirke og samfund. De to ovrigheds-
magter i dansk senmiddelalder. Aarhus, s. 177-
218.

Johannsen, H. og C.M. Smidt 1981: Danmarks arki-
tektur 6, Kirkens huse. Kgbenhavn.

Kaspersen, S. 2007: De hellige tre kongers kapel
ved Roskilde domkirke. I: AS. Arnérsdéttir, P.
Ingesman & B. Poulsen (red.): Konge, kirke og
samfund. De to ovrighedsmagter i dansk senmid-
delalder. Aarhus, s. 219-270.

Knudsen, A.L. 2012: Nye perspektiver pad de dan-
ske kongers pantsatningspolitik indtil 1439. I: S.



Bagge mAl. (red.): Statsutvikling i Skandinavia i
middelalderen. Oslo, s. 280-302.

KLNM: Kulturhistorisk leksikon for nordisk middel-
alder fra vikingetid til reformationstid 1956-78.
Allan Karker (red.). Kebenhavn.

Lindhardt, P.G. 1968: Nederlagets Mcend. Det katol-
ske bispevceldes sidste dage i Danmark. Keben-
havn.

Loffler, J.B. 1885: Gravstenene i Roskilde Kjobstad.
Kebenhavn.

Loffler, J. B. 1889: Danske Gravstene fra Middelal-
deren. Kebenhavn.

Martindale, A. 1992: Patrons and Minders: the Intru-
sion of the Secular into Sacred Spaces in the Late
Middle Ages. I: D. Wood (red.): The Church and
the Arts. Oxford, s. 143-178.

Oexle, O.G. 1976: Memoria und Memorialiiber-
lieferung im fritheren Mittelalter. Friihmittelalter-
liche Studien 10, s. 70-95.

Oexle, O.G. 1984: Memoria und Memorialbild. I: K.
Schmid & J. Wollasch (red.): Memoria. Der ges-
chichtliche Zeugniswert des liturgischen Geden-
kens im Mittelalter. Miinchen.

Panofsky, E. 1964: Tomb Sculpture. It's Changing
Aspects from Ancient Egypt to Bernini. London

Rep.: Repertorium diplomaticum regni Danici me-
dicevalis. Fortegnelse over Danmarks Breve fra

Middelalderen med Udtog af de hidtil utrykte 1894-
1912, 1928-39. W. Christensen m.fl. (udg.), Ke-
benhavn.

Ribe Bispekronike 1933. E. Jorgensen (udg.). Ke-
benhavn.

Skyum-Nielsen, N. 1971: Kvinde og slave. Kaben-
havn.

Viborgbispen Gunners levned 1892. H. Olrik (over-
satter). Kebenhavn.

Noter

! Flere dele af denne artikel er skrevet med udgangspunkt i mit
speciale pa Institut for Historie, SDU fra 2014 (Bendtsen 2014).

2 Her kan navnes domkirken i Ribe, hvoraf store dele matte
genopbygges, efter at tarnet var styrtet ned i 1283 (Danmarks
Kirker XIX. Ribe Amt, bd. 1: 66).

3 Dette tal er ikke udtemmende. Det er baseret pa tegninger af Sg-
ren Abildgaard fra 1700-tallet (Udgivet i Grinder-Hansen 2010)
og J. B. Lofflers og Chr. A. Jensens undersegelser samt Dan-
marks Kirker. Stenene over biskop Svend af Aarhus (11191) og
arkebiskop Absalon er ikke taget med, da disse begge er udfort
flere arhundreder efter biskoppernes ded. Et mere fuldstendigt

TRINE KONDRUP

tal, som ogsa kan inkludere fragmenter, vil antageligt kunne
opnas ved neje gennemgang af Danmarks Kirker.

4 Dette kender vi ogsa flere eksempler pa fra Danmark, f.eks.
ligstenene over Herluf Skave (Grinder-Hansen 2010: nr. 138)
og Predbjern Podebusk (Grinder-Hansen 2010: nr. 306).

5 Slar man op under nr. 19-20 i Poul Grinder-Hansens store vaerk
fra 2010 over Seren Abildgaards tegninger, vil man se, at denne
ligsten er tilskrevet Oluf Mortensen Baden (f 1486). Dette er
en fejl, som skyldes en fejlregistrering af Seren Abildgaards
tegninger hos Nationalmuseet (Se http://samlinger.natmus.
dk/DMR/20117). At stenen 1& over 1300-tallets biskop Oluf
er tydeligt at se i stenens omskrift, hvor det er angivet, at bis-
pen dede i 1320. Registreringen af tegningerne fandt sted i
1950’erne, men inden da var Danmarks Kirker over Roskilde
Domkirke, blevet udgivet i 1951. Heri er stenen tilskrevet den
rigtige biskop. Det samme er tilfeeldet hos Domkirkemuseet i
Roskilde. Denne fejl i Nationalmuseets registrering opdagede
Poul Grinder-Hansen beklagevis ikke, hvorfor fejlen altsé ogsé
har indsneget sig i hans ellers flotte udgivelse. Seren Abild-
gaard tegnede aldrig Oluf Mortensen Badens sten (eller ogsa er
tegningen géet tabt).

6 Artiden var en serligt storslaet og dyr form for messestiftelse,
se f.eks. Bisgaard 1988 s. 95f herom.

"1 den latinske tekst i Diplomatarium Danicum benyttes scolares
om de skoledrenge, der blev tilgodeset i donationen.

$ Niels Jepsen Ulfeldts og Peder Jensen Lodehats ligsten skal
behandles her. Ligstenen fra 1431 over Jens Andersen Lodehat,
som efterfulgte sin farbror i embedet, findes ogsé endnu, men
allerede pa Seren Abildgaards tid var billedfeltet s& udvisket, at
kun bispehat og krumstav kunne tydes.

% Se f.eks. ligstenen over Verner Parsberg (Grinder-Hansen 2010:
nr. 79) og Thorbern Jensen Sparre (Grinder-Hansen 2010: nr.
108).

10 Den udslidte sten over Jens Andersen Lodehat er dog tvivisom
i forhold til forekomsten af vdbenskjold, da det meste af ud-
smykningen er utydelig.

I Listen er ikke komplet, men medtager de ligsten, jeg pa nu-
varende tidspunkt kender til og omfatter rimeligvis de fleste
af de bevarede (eller i aftegning kendte) bispeligsten i Dan-
mark. Herudover kendes en hel del afskrifter af nu tabte lig-
stens omskrifter samt i enkelte tilfeelde beskrivelser af ligste-
nes udsmykning. Stenene er fundet primert ved hjaelp af Seren
Abildgaards tegninger, J. B. Lofflers vaerker samt Danmarks
kirker. Se 1 ovrigt note 4. De fleste sten findes aftegnet/foto-
graferet i1 flere kilder. Her er angivet Poul Grinder-Hansens
publikation af Seren Abildgaards tegninger i de tilfelde, hvor
stenen er medtaget heri (Grinder-Hansen 2010).

12 Alle kilder er moderne vearker, hvori afbildninger og/eller
beskrivelser af de respektive sten kan findes. Afbildningerne
stammer bl.a. fra fotos og antikvariske tegninger fra 1700-tal-
let (af hhv. Seren Abildgaard, Andreas Thornborg og C. G. G.
Hilfeling).

13 Som det ses er ligsten over Roskildebisper bevaret i langt hgje-
re grad end bispeligsten fra resten af riget. Det skyldes antage-
ligt Roskilde domkirkes status som kongelig begravelseskirke.

18



	1 OBM_Bispeseminar_Graven-og-manden-i-domkirken
	2 OBM_Bispeseminar_Nadversplusªttet-fra-bispegraven-i-Odense-Skt-Albani-Kirke
	3 OBM_Bispeseminar_Monumenterne-i-Jelling
	4 OBM_Bispeseminar_Navnlplus©se-biskopper
	5 OBM_Bispeseminar_Mellem-gravkult-og-glemsel
	6 OBM_Bispeseminar_Ihukommelse-mellem-embede-og-slplusªgt

